



### Quarterly Journal of INDO-IRAN Society, New Delhi.

#### HIND-O-IRAN

### CONTENTS

| ENGLISH SECTION                          | PAGE | منحه                                            | نسمت فارسى                      |
|------------------------------------------|------|-------------------------------------------------|---------------------------------|
| Nou-Rouz                                 |      | vv                                              | تهنیت صبا به پیر میفروش         |
| Dr. Hira Lall Chopra                     | 3    |                                                 | خافظ ،                          |
| Persian Poetry in Mughal India           | 4    | ٧٦                                              | جشن نوروز در شبه قارهٔ هند      |
| P. N. Chopra                             |      |                                                 | د کتر شهر یار نقوی              |
| Influence of Persian on Indian Languages | 0    | 0 7                                             | امیر خسرو دهلوی شاعر پارسی گو و |
| Prof. (Dr.) Nazir Ahmad                  | 8    |                                                 | طوطی شد                         |
| Prof. Phiroze J. Shroff                  |      |                                                 | آقای سلمان شمسی ندوی            |
| —An obituary                             | 30   | 6.49                                            | الرجمه آثار هندى بفارسى         |
| News from the Cultural Department        | 32   |                                                 | پرفسور دکتر سید امیرحسن عابدی   |
|                                          |      | *                                               | *                               |
| BOARD OF EDITORS                         |      | SU                                              | BSCRIPTION                      |
| H. Kardoosh, Chief Editor Malik Ram      |      | Annual, Rupees Seven Per Copy Rupees Two  India |                                 |
| Prof. S.A.H. Abidi<br>Mumtaz Mirza       |      |                                                 | Dollar plus } Foreign           |

#### Statement of Ownership and other particulars about

## HIND-O-IRAN

FORM IV

LIMARY, S.ZH STANA. 

(See Rule 8)

New Delhi; Sil. S

2. Periodicity of its publication

1. Place of publication;

Quarterly

3. Printer's Name

Mrs. Mumtaz Mirza

Whether citizen of India?

Yes

If foreigner, state the country of origin Not applicable

Address

Iran House, 18-Tilak Marg,

New Delhi-1.

4. Publisher's Name

Mrs. Mumtaz Mirza

Whether citizen of India? Yes

If foreigner, state the country of origin

Not applicable

Address

Iran House, 18-Tilak Marg,

New Delhi-1.

5. Editor's Name

Mr. H. Kardoosh

Whether citizen of India?

No Iran

If foreigner, state the country of origin Address

Iran House, 18-Tilak Marg,

New Delhi-1.

6. Names and addresses of individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one per cent

Indo-Iran Society, Iran House. 18-Tilak Marg, New Delhi-1.

of the total capital

I, Mumtaz Mirza, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

Dated March 28, 1972

Sd/-. Mumtaz Mirza PUBLISHER

### NOU - ROUZ

DR. HIRA LALL CHOPRA, M.A., D. Litt.

The Iranian New Years' Day-the Nourouz is also known as Jamshidi Nourouz. It was Jamshid, the legendary benevolent king of Iran who discovered fire—a cleansing and purifying force of nature and the giver of light held sacred by both India and Iran. The very first mantra of the Rig Veda is in praise of fire which symbolises the greatness and divinity of Truth and Righteousness and which helps in the eradication of evil and darkness. Zoroaster-the first known Prophet of the East, a product of Iran-propagated the cult of Truth, Tolerance, Peace and Purity through the symbol of fire and since then, for the last seven thousand years, Nourouz is considered to be reminiscent of the Greatness and Dignity of Man as also his being a part and parcel of Divinity.

The auspicious day of Nourouz reminds us of the old cultural and ethnological ties that existed between India and Iran. The Indian Shaka year also begins from the same day when the Iranian Solar year starts. This celebration in Iran has survived all foreign onslaughts on the life, culture, language, traditions and religions

of Iran. It is a seasonal function which relates only to nature and the miracle wrought by it by providing new crops for the year ahead. The growing of the foodstuffs is the first sign of culture in man and when he has done his duty most arduously and sincerely, he relies upon the forces of nature for the fruition of his toils and on this day, he invokes the blessings of nature praying for the fulfilment of his aspirations.

The first Iranian month of 'Farvardin' tells us about the genesis of nature when the world was created. Farvardin is the same thing as the Sanskrit expression 'Prakriti'. On this day the Iranian Adam, Kayomarth Farvard was created to establish noble traditions for humanity to safeguard the righteousness in man and not to fall a prey to his evil and carnal desires.

Today when the world is facing conflicts and distractions, the significance of this day is further enhanced as it sounds a bell for man to awaken his slumbering consciousness and lead mankind towards amity, goodwill and peace.

(Contd. on page 28)

# Persian Poetry in Mughal India

DR. P. N. CHOPRA

Quite a large number of works have been written by scholars on Indo-Iranian relations which date back to ancient times. Attempts have also been made to take note of the growth of the Persian language and literature under the patronage of Mughal kings. However, a comparative study of the merits of the contemporary Persian poetry produced in India and Iran during this period has still to be done.

It is well-known that Persian poetry attained new heights under the patronage of the Mughal kings and nobles. Contemporary chronicles and literary works take note of the important poets who flourished during this period. Their total number may well run into several hundreds. In fact any educated person in those days could compose tolerable verses and a large number of them did so.

The munificence of the Mughal and Deccan rulers and nobles led to the continuous migration of a large number of Persian poets and scholars from Bukhara, Samarqand, Herat, Mashad, Isfahan, Shiraz, Qazwin, Mery, Gilan, Nishapore, Najaf, Qain, Kashan, Qumm, Ray, Sabzwar, Tabriz, Mazandran, etc., to India where they found better appreciation and patro-

nage. Jami, the leader of the poets' band was anxious to visit India during Babur's time and no less renowned Hafiz even embarked on a ship and would have reached India except for the accident of a cyclone. Jami was in Iran but his heart was in India. He continued to send his best compositions to his patrons in India.

Abul Fazl enumerates 75 who came to India during Akbar's time. This influx of poets continued during the reigns of Jahangir and Shahjahan. Some of the poets such as Shaida, Taklu, Qudsi Mashhadi and Kalim Hamadani were weighed in silver. The Mughal kings were extremely liberal in their patronage of poetry. Some of the poets such as Ghaznavid, Zaya Khan were even appointed commanders of 5,000 horses, Jagirs were granted to Ghazali, Faizi, Hayati and mnay others for the excellence of their poems. Rich rewards in cash were also given; for example Akbar paid Rs 2,000 to Haydari, Rs 5,000 to Kahi; Jahangir paid Rs 1,000 to Naziri, Rs 5,000 to Saida-i-Gilani; Shahjahan paid Rs. 5,000 to Saida, Rs 2,000 to Danish, Rs. 5,000 to Kalim, etc., etc. Besides the Mughal emperors, there were the nobles grandees who gave encouragement to the

cultivation of poetry. Abul Fath Gilani, Abdur Rahim Khan-i-Khanan, Ali Quli Khan, Khan-i-Zaman, Zafar Khan, Khan-i-Azam Kokaltash and the famous Ibrahim Adil Shah II of Bijapur were known for their liberal patronage of poets and scholars.

Zafar Khan, Governor of Kashmir is said to have prepared a Bayaz which contained the selective poems of each poet in his own hand with his picture on the reverse. It was in this congenial atmosphere that Persian poetry thrived and lured Iranian poets to come to India and enjoy greater admiration than was available in their own country.

A Persian poet Ali Quli Salim says: There does not exist in Persia the means of acquiring pefection; Henna does not develop its colour until it comes to India.

Kalim once went to visit his country Iran but as he said:

I am the captive of India and regret this misplaced journey:

Whether can feather fluttering of the dying kird convey it

Kalim goes lamenting to Persia (dragged thither) by the eagerness of fellow travellers like the camel bell which transcends the stage on the feet of others.

Through longing for India, I turn my regretful eyes backwards in such fashion That even if I set my face to the road, I do not see what confronts me

In another verse he says:

One calls it second Paradise, in this sense

that whoever quits this garden departs with regret.

Mirza Saib who flourished during Aurangzeb reign when the patronage of Persian poetry had certainly received setback due to the orthodox views of Emperor said:

There is no head wherein desire for thee danceth not

Even as the determination to visit India is in every heart.

Thus there were quite a large numbers of Indo-Persian poets during the Mughal period. The contemporary Safavid court could hardly boast of a single poet of conspicuous merit or originality. It was no lack of genius but of court patronage that was mainly responsible for infertility.

These poets of the 16th and 17th centuries produced which  $\mathbf{Dr}$ Hermann Ether calls the "Indian summer of Per Poetry". Strong national sentiments of the Persians had made them rather chary of recognizing the poetic talents of the Indians. Hadi Hasan in his "Mughal Poetry: Its Cultural and Historical Value" has examined views of the Iranians and the Europeans about Mughal poetry. He comes to the conclusion that "Petsian criticism of Mughal poetry is altogether vague". Browne has tried to analyse the reasons for denunciation of the Mughl poetry by Persians-disparagement of national heroes and monuments the use of the familiar words, the distortion of the meaning of familiar words, the coinage of new words and above all their hairsplitting subtleties of the Indian mind which notices on the sweet-heart's mouth the end of a hair and then literally splits the hair.

On the poets who came to India, the disapprobation of the Persian works 'Atashkada' (Lutf Ali Beg Azar) and the 'Majma ul Fusaha' by Riza Quli Khan Hidayet is sweeping. They praise all those poets who stayed on in Iran and found fault with such well-known masters of style as Faizi, Urfi, Zuhuri and Saib. In most cases no critical views are advanced about the poetical demerits of those poets except advancing the plea that "they were not liked by Persians in that age."

However, there are independent critics who did properly evaluate the contributions of these poets of Mughal India. "After Jami." writes Gibb, "Urfi and Faizi were the chief Persian influences on Turkish poetry." Nefi, the greatest Turkish poet of the 17th century is seen vying with Urfi and it is significant that some of the best *qasidahs* and *diwans* of Urfi are found in the libraries of Ankara and Istanbul.

The main themes of the Persian poets in India were religion, divine love, beauty of the sweet-heart, praise of the God, Prophet and the beloved. Waqaigoi (fact stating), misalia (aptness of symbolism), mazmun afrini (novelty of topics), and khial bandi (verbal concerts) were the chief features of the poetry produced during the period. All forms of peotry—ghazal, qasidah (ode), Rubai (quatrain), qata (fragment)

was produced in abundance during the Mughal period.

Most of the poets, however, expressed themselves through the medium of ghazal. Shibli calls it as the "age of ghazal". In the shpere of ghazal, Urfi of Shiraz, Saib Tabrizi Naziri Nishapuri, Hakim Shafai, and Ali Nagi excelled others. Among the qasidah writers, Urfi, Zuhuri and Talib Amuli distinguished themselves. in the spehere of mathnavis, there was, however, some definite deterioration. It was no longer the medium of expression for moral or historical style. Kalim's Shahjahan-nama written in highly ornamental style may be cited as an example. Rubai provided a convenient medium to the poets to tackle different philotopics. There was, however, sophical a significant departure from the traditional style. Attempt was made to express an idea in one verse, usually done in two or three verses. It made it difficult for the reader to comprehend the true meaning. Naziri and Sarmad were the two well-known rubai writers of the period.

Urfi, Qudsi, Amuli and Muhammad Jan excelled in the composition of *Qasidahs* (panegyrics). Urfi was the creator of a new style in this particular branch of poetry. He is known for the "novelty in his style apart from the introduction of a number of fresh things into the conventional vocabulary of poetry. In the deposition of rhetoric from the chief seat and the enthronement of loftiness of tone and stateliness of languages in its stead." Shibli gives him the lofty titles of the

sing of *qasidahs*". Qudsi no doubt ked Urfi's forceful diction and Amuli's etaphers and similies. Yet he surpassed the in his originality of topics. Qudsi esented a beautiful *qasidah* to Shahjahan 1145 A.H. The Emperor was so pleased

with his performance that he ordered the poet be weighed in silver. Talib Amuli's compositions are characterized by novelty of topics, figurative language and fine allegories and metaphors.

(By Courtesy-Indian and Foreign Review)



Mrs. Kotwal addressing the meeting at the K. R. Cama Oriental Institute, Bombay.

## Influence of Persian on Indian Languages

PRCF. DR. NAZIR AHMAD

Close cultural relations have existed between India and Iran from times immemorial, and have developed and grown with the passage of time. These contacts encouraged Iranian emigrations to India which continued unabated throuhout the medieval period and stopped only with the extinction of the Mughal Empire in the 19th century.

The Persian settlers and visitors provided the nucleus for the growth of the Persian language in India and gave a fillip to literary activity in this country. For centuries some of the best minds that India has produced have used the medium of Persian for the communication of their ideas, and through this language we have established contact and corresponded with the outside world.

The date of the beginning of the cultural contacts between Iran and India cannot be exactly fixed. They go back to a very remote past. Linguistics have found close affinities between the linguistic mechanics of the Vedic Sanskrit and the Avesta. This identity extends even to the connotation of terms and concepts. The Asure varuna of Rig Veda is the same as the Ahura of the Avesta. During the Achaemenian period (550—330 B.C.) contacts between Iran and India became distinct and clear;

India is mentioned in various inscriptions of Darius the great (522-486 B.C.) at Persepolis, Nagsh-i-Rustam and Bisutoun, but traces of cultural relations are not discernible. However during the Sassanid period (226-642 A.D.) closer contacts were established resulting in the widening of the area of collaboration. It was during this period that Anusherwan sent his personal physician and philosopher, Barzuya to visit India. Barzuya took with him a. large number of articles from India including the famous story of Panch Tantra which has attracted so many scholars of Persia and other lands. Cultural links with Iran increased when Punjab with its capital at Lahore became a part of the Ghaznavid Empire. A number of Iranians and other Persian speaking peoples settled down in this region. In due course Lahore became a great literary centre and produced poets like Abul Faraj Runi and Masudi-Sad-i-Salman whose great poetic skill has elicited glowing tributes from Iranian scholars.

The establishment of Ghorid power in India proved very conducive to the popularisation of Persian in India. At the very outset of the Muslim rule Persian was made the official and cultural language of this country. Liberal patronage of the

rulers attracted hordes of scholars, poets, divines, Sufis and others to their courts from the Persian speaking lands of Iran and Transoxiana. Thus the lamp of Persian was kept burning for centuries with renewed brightness.

Since the beginning of the 13th century the influence of Persian grew steadily. It reached its climax in the Mughal period especially under Akbar the Great whose vision imparted a new out-look to Persian. Although with the decline of Muslim power in India Persian was relegated to the back ground, still its great impact on Indian culture, languages, literature, art, painting etc. is an undeniable fact.

During the last seven or eight centuries enormous literature bearing on the life and conditions of the people of Hindustan has been produced in Persian. Historical works, Tazkiras, biographical works, poetical compositions, works on mathematics, astronomy, astrology, art of administration, art of war, medicine and a host of other topics, have been produced in Persian and for centuries the administration of the country has been carried on in this language.

When Delhi or Agra issued instructions to provincial governments in distant Gujarat or Deccan or Bengal or Kashmir it was the Persian language which was the medium of all this official correspondence. A large volume of papers: akhbarat, farmans, parwanas etc. preserved in the Indian Archives are a testimony of the important place the language occupied in the administration of the country.

Apart from this one cannot ignore an other important fact: the Persian language

has played a leading role in the transmission of Indian historical heritage and classical liferature to the outside world. For example it was through Dara Shikoh's Persian translation that Europe came to know of the *Upanishads*.

We should be justly proud of the fact that the earliest work on Tasawwuf in Persian—Kashf ul-Mahjoob written was in India and the first Tazkira of Persian poets-Lubab-ul-Albab was also compiled in this country. The Adab-ul-Harb wal Shuja'at of Fakhr-i-Mudabbir is probably the earliest work in Persian on the science of warfare and it was written in India and dedicated to Altutmish. In the field of historical writings, the A'in-i-Akbari of Abul Fazl has an unrivalled place in the whole range of Persian literature. It is unique not merely in Persian literature but "we have nothing like it even Europe". Abul Fazl's statistical study is remarkable and in a way is the earliest attempt at the compilation of Gazetteers.

In the field of Persian lexicography, it is interesting to find that after Asadi's Lughat-i-Furs, the earliest Persian tionary—Farhang Nama-i- Qawwas-was compiled in India during the reign of Sultan 'Alaud-Din Khalji. This was followed by four other lexicons namely Dastur-ul Afazil (743 A.H.), Adat-ul Fuzala (822 A.H.), Zufan-i Guya (before 837 A.H.) and Bahr-ul Fazail (837 A.H.). Iran has failed to produce lexicographers of the stature of Husain Inju, the author of Farhang-i Jahangiri, Abdul Rashid, the author of Farhangi-Rashidi, Lughat-i Shahjahani and Mu'arrabat-i Rashidi, Muhammad Husain Burhan, the author of Burhan-i Qate"

Khan-i-Arzu, the author of Siraj-ul Lughat and Musmir, and Tek Chand Bahar, the author of Bahar-e Ajam.

The poetic literature produced in Persian by the Indian poets deserves patient investigation by research scholars. There is still enormous literature which lies buried in undeciphered biaz collections and uncafalogued works in libraries and private collections. Of the poets of the Ilberite period, the compositions of Siraji, 'Amid Tulki, Burhan-ud Din Bazzad, Tajud-Din Bukhari, 'Izz-ud Din 'Alawi, Hakim Tartari, and Mahmoud Khattat have been discovered only recently.

As least 50 collections of poets produced during the reign of Akbar are traceable in Indian and foreign libraries. It is about time that these works were properly edited and published.

In fact the literature produced in India in Persian can justify a ful project of Biobiliographical survey.

Apart from original compilations, we have a number of translations made into Persian from Sanskrit, Arabic and Turkish. The translations of Mahabharat amd Ramayana made at the instance of Akbar should be made available in authoritative editions as early as possible. The translations of Qazi Abu Ali al-Hasan's Al-Faraj ba'd al-Shiddah by 'Aufi, of Alberuni's Saidna by Abu Bakr Kasani, of Ghazzali's Ihya-al Ulum by Jajarmi, of Suhrawardi's 'Awariful Ma'arif by Qasim-i Daud and Ibn-i Khallikan's Wafiyat al A'yan by Yusuf B. Ahmad are too important and significant to be ignored.

Persian which had been the language of court and culture in India for many

centuries, had influenced Indian life in its varied form. Indian polity, Indian social life, Indian art and painting, Indian music, Indian philosophy, Indian architecture, Indian languages and their literatures have all vivid signs of Persian impact on them. In the evolution of the composite culture of our country Persian has played a highly significant role. A thorough study of Persian influence on the various aspects of our cultural life needs patient investigations by eminent scholars. The article is an humble attempt to trace of the influence of Persian on some of the major Indian languages and their literatures. fully aware of my limitations and cannot calim to have dealt with the topic in any exhaustive manner for which I beg to be excused.

It has been accepted on all hands that almost all the languages in vogue in India during the time of Persian ascendancy have been influenced by Persian in degrees. The beginning of the modern Indo-Aryan languages coincides with the establishment of the Muslim rule in India and hence it was inevitable that all of them should have absorbed elements from Persian. Even Sanskrif could not remain unaffected. When astronomical works from the School of central Asia came to India, a number of technical terms were borrowed in Sanskrit. The same thing happened when al-Majisti was rendered into Sanskrit from Arabic under the patronage of Raja Jai Singhl Traces of Persian influence on Sanskrit are visible in Kashmir even earlier than the establishment of the Muslim rule there. On the basis of the Raiatarangini it has been shown that the official designations like divir or divira and

Ganjavara denote the influence of Pre-Islamic Iran on Sanskrit. The Shah Mir dynasty which was established in Kashmir in 1339 A.D. paved the way for the influx of a number of Persian words into Sanskrit. Shahi, Surtana, Khwas and Words like Silahdar occurring in those parts of the Lokapraska which were written during the Muslim rule bear out this fact. Simillary the appearance of words like Khatun, Khangah, Malik, Masida, Madrasa Ravava in the Sanskrit chronicles by Jonaraja, Shrivarar, Prajyabhatta and Suka bear eloquent testimony to the influence of Persian on Sanskrit. Dr. Tarachand has quoted the following Perso-Arabic words in the poetical works of Lakshmipati, Sanskrit poet of the early 18th century: زهر , گذاه , دل , كم بخت , شير , جواب , وزير, دشمن , مشترى , شرح , پيل , خبر , مهتاب , غسل , حلال , آسمان , فراموشي , برداشت و دلیل

For similar reasons various languages and lialects of India borrowed liberally numeous Persian loan-words, of course each n a varying degree.

Indian languages are of two family-roups. Northern, Eastern, Western nd North-Western, are of the Aryan amily. This group includes Hindi, Urdu, lengali, Assamese, Uriya, Punjabi, Kashniri, Sindhi, Gujarati, and Marathi along ith a number of dialects. The southndian languages viz. Telugu, Tamil, lannada and Malayalam are Dravidian inguages. To this latter group belongs the Brahui language which is in vogue in part of Baluchistan.

The Dravidian languages are distincly f a different family as is conclusively

proved by their numbers, nomenclature of relations, case endings and pronouns etc. Of these Telugu is influenced by Persian more than others. The Arabic vocabulary available in the Telugu writings also came via Persian. The influence of Persian is both linguistic and literary. There is no walk of life from the market place to the administration headquarters where Persian vocabulary is not freely used. A few examples will suffice:

عرضی و دستاویز و فریاد و دریافت و زمیددار حق و معتبری و سیارس و مدعی و حاضو ضیط و بازار و شربت و صندو کایا (صندوق) صدو (صابون) و گلابی (گلاب) .

I am told there are hundreds of such words in free use by the Telugu people in their spoken language. Naturally phonetical and semantic changes have taken place in Perso-Arabic words from time to time and got adopted in the host language. e.g.

$$\tilde{l} > \tilde{l} = 0.18 \text{ els el}$$

$$8 > \tilde{l} = 0.18 \text{ els els}$$

$$8 > \tilde{l} = 0.18 \text{ els els}$$

Some times even a plural word has been taken for a singular and the plural has been formed by adding its particular plural suffix. e.g. from (which is plural form of مراتب) the Telugu plural is 'Maratibulu'. Even in forming compounds some times Persian word is borrowed. For example in Telugu there is a word, بار دادار داد

is Hindi پتهانی is Telugu is Sanskrit دل is Persian

Some times a Persian adjective is used as a noun. For instance 'Najuku'

(from Persian adjective نازک) is used as a noun in Telugu. Persian had exercised some influence on Telugu literature as well. But this influence is There are instances recent. of the diction of poets of 19th or 20th century being influenced by Arabic vocabulary. The credit for this change goes mainly to the Fitzgerald's version of the Rubaiyat-i Omar Khayyam. These Rubaiyat were rendered in Telugu from English translation by eminent poets of whom Royaprulu and Ramareddi are very well known. But two other equally eminent poets viz. Umar Ali Shah and Dr. Rama Krishna Rao translated Khayyam from the original Persian. Some Telugu poets have no doubt been influenced by Persian romanticism and Sufism.

Linguistically Kannada is only next to Telugu in adopting Persian loan-words. It is a strange phenomenon that some Kannada words of daily occurence are influenced by Perso-Arabic vocabulary. For instance the first part of the verb 'Shru-Vayitu' meaning "began" is Arabic شروع. Some Persian words are used for religiocultural occasions. For instance 'mejuwani' is the word used for a special function during marriage cermony among the South-Indian Hindus. Quite obviously, it is the Persian word .......... Another word of similar cultural importance is 'Paraku' which is borrowed from the Arabic فراغ. Some of the Persian vocabulary of Kannada is as follows:

, زمین , زمیندار , نستاویز , بندوبست میجا (میز) , سربرائی (سربراهی) , سپارس و سپائی , کیول , انداز , کهجانے (خزانه) کاگدا (کافق , گاستے , گماستے

, گلابی (گلاب) , چاکری , حساب , جاگیر , نگد (نقد) , صحوری , رومال , سرکار . سواری , سامان , هد (حد) , آواز , استر

The people of Kerala whose language is Malayalam had been in direct contact with the Arabs from very ancient times. Numerous Arabic words, therefore, found their way into this language. But occasionally one would come across Persian vocabulary which accounts for its influx from the north. It is stated that Tipu Sultan whose court language was Persian annexed a part of the modern Kerala and added it to his dominion. Thus Mysorians whose mother tongue was Dakhani Urdu, chose to move to Kerala. This resulted in the introduction of a few Persian administrative and official terms in Malavalam. It would suffice to quote a few words:

سپائی , سواری , سرکار , شکار , میتانم (میدانم (میدانی) , یاداست (یادداشت) , سراسری (مسافری) , شمار , مساوری (مسافری) , متاب (مهتاب) , پیشکار , تیار , سامان پایسه(پایوش) , کسیال (خوشحال) , کوجا (کوزه) , کانے شماری (خانه شماری)

The last of the Dravidian languages, viz., Brahui is full of Persian words, though lerivatively it belongs to a different family. This reveals the truth that the Persian influence is not fundamental but a historical necessity. The literature of Brahui is retent and manifests wider Persian impact han other languages of the group. Its folk songs are quite old and they likewise could not evade Persian influence. Two nes are quoted below:

شوخشرابی مستآس دلیر , هم پهشکر , بردانگ

یم آرامی و آرامی و آرامی و شوخ عنه عنه عنه شکر و مست و شودی و شوخ عنه are taken from ersian. They further indicate that Perian poetic symbols were adopted in the Brahui poetry.

Having dealt briefly with the Persian nfluence on the Dravidian languages, we hall now proceed to its influence on some of the Indo-Aryan languages such as Bengali, Junjabi, Kashmiri, Marathi, Hindi and Jrdu.

#### Bengali :

The origin and the first stage of Bengali anguage cannot be dated earlier than the th century. A new era dawned in Bengali iterature with the appearance of Muslims 1 Bengal. The people witnessed a new tansformation in their society, culture nd language during the many centuries f Muslim rule there. The court language eing Persian, it extended its area of inluence in every walk of Bengali life. The ther facts responsible for the great imact of Persian on Bengali are as follows:

1. A large number of Persian classics vere translated into Bengali such as Yusuf-ulaikha, Laila-Majnun, Sikandarnama, Haft-

Paikar, Shahnama, Tutinama, Rubaiyati-Khayyam, Pandnama, Tazkiratul Aulia, Gulistan, Bostan, Diwan-i-Hafiz and a host of other important Persian books.

- 2. The Hindus and Muslims were so closely associated that they worshipped a mixed god called Satya-Pir who subsequently found his place in the Bengali literature, and the poems written in his praise contained an appreciable number of Persian vocabulary.
- 3. A number of Muslim poets and writers such as Qazi Dulat, Saiyid Alaul and others appeared on the scene of Bengali and their compositions naturally contained more Perso-Arabic vocabulary than others.
- 4. A group of modern Muslim story-writers such as Mohammad Abid, Abid Ali, Ejazud-Din, Inayatullah Sarkar, Qurban Ali and others, used a large number of Persian words in their writings and consequently their style of writing came to be known as Musalmani Bangla.
- 5. Modern poets like Nazrul Islam contributed much to the Persian influence not only on the Bengali language but also on its poetry. He has written on many topics which compelled him to use Persian cultural terminology. He is the foremost among poets to have used Persian symbols and adopted some of its verse-forms.
- 6. Many administrative and official terms were included in Bengali. Some of the titles which are retained as family names, were in vogue during the Muslim rule e.g. مركار , محجموعها و موجمار = موجمار , محموعها قانونگو , محموعها قانونگو ,
- 7. Bengali is very close to Persian and Dr. Ata Karim Barq who has obtained

a doctorate from the Tehran University on the influence of Persian on Bengali has supplied a number of basic words and phrases and even short sentences, which are similar to Bengali phonologically and semantically.

The second part of Dr. Barq's thesis is based on a critical study of Persian influence on Bengali language in respect of the following points:

- (i) Persian vocabulary in Bengali
- (ii) Phonetical changes that occurred in Persian loan-words in Bengali
- (iii) Impact of Persian on Bengali idioms and proverbs. Dr. Barq has collected about 9,000 Bengali idioms and proverbs more than 1,000 of which, according to his estimate, have been influenced by Persian.

Lastly, I shall mention two poets of celebrity viz, Mukundaram (16th century) and Bharat Chandra (18th century). Both of them made frequent use of Perso-Arabic words in their writings. The latter attempted to devise a mixed language composed of Persian, Sanskrit and Bengali. He was writing a drama in this newly devised language but could not complete it.

#### Kashmiri:

Kashmiri has been influenced more by Persian than any other language of India, perhaps second to Urdu only. Kashmir had developed contacts with Iran even before its conquest by the Arabs. The post-Muslim Persian influence on the cultural life of Kashmir began with the establishment of the Shah Mir dynasty in the middle of the 14th century A.D. which

produced such an illustrious monarch as Sultan Zainul Abidin (1420-1474). During the latter's reign the cultural contacts between Iran and Kashmir increased and strengthened. A number of poets and scholars migrated from Iran and Transoiana to Kashmir and permanently settled there. During his rule Persian was made the official language which resulted in widening the area of its influence on the life of the people. Zainul Abidin was himself a poet and a writer and a great patron of men of learning. At his instance were written numerous books in Persian on various subjects including science, philosophy and medicine. Under his liberal patronage a number of Sanskrit works were translated into Persian and viceversa. Zainul Abidin was also interested in the reorientation of Kashmir art and crafts and with this end in view he sent his own artists to Samarqand where they specialised in book craft. On their return they developed the art of book-binding and paper-making in Kashmir.

When Kashmir was added to the dominon of Akbar, its contact with India grew stronger which resulted in the popularisation of Persian in Kashmir.

The history of the Kashmiri language does not go to a very remote past. The development and prosperity of this language and its literature took place during the period when the influence of Persian in Kashmir had shown signs of decline. But the impact of Persian on the cultural life of Kashmir during about 300 years of Muslim rule had been so great that, this language could not remain unaffected. As the poets and writers of Kashmiri were bilingual, it was quite natural on their part

to introduce those very themes to Kashmiri which they had already reproduced in Persian. This was a situation quite similar to one in which Urdu developed and progressed. This is why in respect of Persian influence Urdu and Kashmiri are similar.

Persian influence on Kashmiri is not merely of lexical nature. Kashmiri Grammar has also been influenced by it. Persian Izafat is freely used in Kashmiri. Rules of word-formatives are also similar. Persian idioms and proverbs both in original and translation have found their way in it and Persian prepositions and conjunctions and even adverbs are occasionally used in this language.

The significant impact is traceable on Kashmiri literature especially poetry. The important forms of Kashmiri verse are Ghazal, Qasida, Qita and Mathnawi and they have all been taken from Persian. The Persian allusions and references and symbols and rules of Persian prosody have been adopted in Kashmiri poetry. Kashmiri ghazal resembles Persian ghazal in respect of theme and subject matter. though certain it is that the former does not reach that height of sublimity for Persian ghazal is chiefly noted. The Kashmiri poets follow the same principles which govern Persian metre and rhyme system especially in Ghazal and Mathnawi. Kashmiri Sufi poets follow in the foot steps of the great mystic poets of Persia whose works have been translated into Kashmiri. In short in theme, in diction, in rhyme and metre Kashmiri poetry is very close to Persian and in this respect Persian impact on Kashmiri is much greater than on any other language, of course

Urdu is an exception. At the end I shall quote one specimen each of Kashmiri Ghazal and Mathnawi:

در دانه استه بے خبر مرجان د پان چهی خورشید رویس کیج نظر پدمان دیان چهی یم قبه سینکی آیشه و نهن دیه پهران دل انار شیرین کونه دو پستان دیان چهی قد چون آیشته ویر برهمان تیر گژهان خم شمشاد سیمین سرو خرامان دیان چهی شوبان روخ چو قنده هارچ زون زن تابان خوبان عالم , ماه مهربان دیان چهی Following is a specimen of a Mathnawi in which the سرایا of the beloved has been depicted:

سواپاتس چه رعنا دل فریبا

زیا تا سر چه سے مهتاب زیبا

جبیدا چینه روس آینه شقاق

نهچینهجورهتتهماچینهنشهطاق

مسلسان رویه موے نا مسلسان

برو کعبه به مو در کافرستان

کمان ابرو مثرہ تیر چشم بادام

به مردم قتل مردم مویه کنه دام

بمو سنبل برو گل با لب مل

بعدندان در به خندشهنده بابل

اسن تمی سند کهسن زن آفتاباه

لعاب تمی سند کهسن زن آفتاباه

زیان زمزم , دهان دمدم هونگنیناک

زیان زمزم , دهان دمدم هونگنیناک

#### Punjahi:

Punjabi was developed in the Punjab which had been the most important centre of Persian learning and culture for more than eight centuries. It is quite obvious that the period of the development of Punjabi synchronised with the period of the

decline of Persian influence on the Punjab. Despite this it was impossible on the part of Punjabi language and literature to remain unaffected by Persian especially when the whole atmosphere was still surcharged, though in a lesser degree, with Persian influences. The significant factors responsible for the Persian impact on Punjabi are as follows:

- (i) Translation of Persian classics into Punjabi;
- (ii) Most of the early writers of Punjabi were Muslims who grew up and were trained in Persian atmosphere.
- (iii) Some of the Punjabi poets were also poets of Persian and consequently their composition in Punjabi amounted to an unconscious attempt to bring these two languages closer to each other. Through them Persian literary traditions made their free access in Punjabi literature.

A critical study of the Punjabi stories of Sassi-Pannu, Hir-Ranjha, and Sohini-Mahiwal which have borrowed their themes from Muslim environment would show how great was the influence of Persian on Punjabi.

One may doubt the authenticity of Punjabi poems attributed to Baba Farid Ganjshakar of Multan, but Dr. Mohan Singh Diwana holds them to be genuine. However it is almost certain that the Persian loan-words available in these poems are not recent introductions into Punjabi. Some of these words have undergone semantic and phonetical changes. A few are quoted below:

, ملک , جند (زنده) , پر سلات (پل صراط)

، درویسی , دنیاں , گری وان , صرگ , دور , سکر , ساکه (شاخ) , سیطان , کوجرا (کوزه) نوات (نبات) , سلطان (سلطان) , درواجا (دروازه) , سیکه (شیخ) , تن , بار , مسائک (مشایخ) , کاگد (کافذ) , دل , دربار , بےنواجا (بی نمازا) , ساج (ساز) .

The most significant record for determining Persian influence on Punjabi is the Guru Granth Sahib, the Holy Book of the Sikhs. This sacred scripture is full of Perso-Arabic vocabulary which testifies to Baba Nanak and the early Sikh Guru's scholarship in Arabic and Persian and also their contact with Muslims. In the Japji Baba Nanak says:

کیو سچیاران هوئیے کیو کوڑے تنّے پال حکم رجائی چلناں نانک لکھیا نال (رجائی=رضائی) گارے کو جایے دسے دور

گارے کو دیکھے ھادر ا ھدور (ھادر = حضور) (ھادر = حضور) جنی نام دھایا گئے مسقت نال (مسقت = مشقت)

کھت ترسی مکھ بولدا مارن ناد گئے (ترسی = ترشی)

صدق صدوری صادق صدر توسه ملا یکان صدق کو سجده می کر مقصود جیدهر دیکهتا ، تیدهر موجود قدرت هے تیده تیده موجود جاتے اور معیت صدق مصلی حق حلال قرآن سرم سیت سنت روجا هوه مسلمان

Some times Persian verses without its metre, with one or two Punjabi words are available in this scripture, for example:

یک عرض گفتم پیش تو درگوش کن کرتار حقا کمیر کریم تو بے عیب پروردگار دنیاں مقام قانی تحقیق دل دانی

هم سر موى عزرائيل گرفت دل هيچ نداني

زن پسر پدر برادران کس نیست دستگیر آخر بیفتم کس ندارد چون شود تکبیر

شب و روز گشتم در هوا کردم بدی خیال گاهی نه نیکی کارکردم هم این چنین احوال

بدینخت همچو بخیل غافل بے نظر بے باک نانک بگوید جن ترا تربے چاکراں پر خاک

#### Marathi:

With the establishment of the Bahmani dynasty in the Deccan the contacts of Hindus and Muslims grew very rapidly. The adoption of Persian as the court language by the Bahmanis and after their downfall by the Adilshahis, Qutbashahis and Nizamshahis, coupled with the propagation of Persian culture in the region resulted in extending the area of Persian influence in every walk of the cultural life of the

people including their language—Marathi. Dr. Abdul Haq in his treatise has given illustrations to show historically how the Persian influence has been in progress in Marathi and the result has been summed up as follows:

1290-1390 A.D.- No influence

1390—1656 A.D. - Persian influence increasing consistently

1656—1728 A.D. - Progress stopped 1728—1818 A.D. - Progress static.

He quotes a passage from a 13th century Marathi poet, which contains no Persian word. Then follows an inscription from a temple in Kolaba district (Bombay) dated 769 A.H. 1289 Salbahan Sambat which contains two words and a few Muslim names and the Hijra era. Then is given a quotation from a 17th century poet (of modern Aurangabad) which is an imaginary memorandom beginning with:

عرضداشت عرض دار بندگی بنده نواز علیکم سلام

ر صاحب , کارکن It contains words like , کارکن , صاحب , (شقدار ) , قلعه کایاپوری , شیکهدار (شقدار ) , حرامزاده , زمیندار , مذکور , سوار , (اضافت , دروبست , چوبدار ,زبردست , تمام , قیاس , دروبست , چوبدار ,زبردست , تمام , قیاس , دروبشکی , دروبشکی , دروانگی

A letter by Raja Ankush Rao written in 1576 A.D. to one of his officials begins thus:

از رخت خانهٔ راچ شری انکوش راو راچ گوساوی بجانب کارکنانی تب کهیر باری بداند سروسیت بعین , تسع مائهٔ دیش مکهانی الخ

It contains besides a number of Perso-Arabic vocabulary, Persian Izafat, Persian

verbs, Arabic number, Persian plural form (e.g. ديشمکهان)

There is an important historical document in the form of a letter by Malik Ambar to a prohit of Shahji, the father of Shivaji, with equivalent Arabic date in words. The letter is full of Persian words and its ratio with Marathi words is 5:2. A few lines will show the nature of the influence:

از دیوان رخت خانهٔ خاص بجانب کارکنان و دیسمکهان پرگنهٔ پونا مقاسائیان و مهدهداران از هتی حال و استقبال و مقدمان موضع دیول گاون نزدیک آئے گئو قریاتی پاتس پتیل مذکور بداند .

The use of Persian verbs, prepositions, conjunctions and Izafat in addition to Persian vocabulary, gives this passage a Persian appearance rather than Marathi. Even Shivaji Mahraj who was against the tendency of using freely the Perso-Arabic words in Marathi could not resist the influence and one of his short letter contains such words as

ر جمع , سلک , جنس , نامود , چشم , مذکور , باقی , وضع , راس , در مالا , تعینات مجرا , موافق , باب , کافذ , ادا , مالا در مالا

The above illustrations reveal the nature of Persian influence on Marathi which has not confined to vacabulary alone. Persian influence on Marathi grammar was no less salient, this may be summed up as follows:

(i) In Marathi as in other Indian languages nouns is preceded by an adjective. But under Persian influence some times the case is just the reverse e.g.,

پندت مشارنلے (مشار الیه) ، راداعظم، انگری وزارت مآب کائیکوار ،

- سكندر ثانى لا (l = l) ، پندَت مشارنلهيس (هيس علامت مفعول)
- (ii) Occasional Persian Izafat and prepositions are available in official correspondence such as ههر پوزا , بندر دابهوں , قلعه را \_ گره , شهر پوزا , بندر دابهوں , قلعه را \_ گره .
- (iii) Persian conjunctions, interjections, adverbs, and even a few pronouns are found in these examples:

  , بس , هان , يا , بلكة , مكر , البت , هميش , بلاشك , بي شك , البت , هميش , بلاشك , به فدد.
- (iv) The formation of adjectives and nouns by adding "((s))" to nouns and adjectives is the result of the Persian impact.

, بهادری , میتری , کاراگوی , دَگُوی (پتهریلا) , بهائی بندی , ددنگری (پهاری)

In some cases 'دُّدُ' is added, while in Persian it is confined to such words as end in final 'h' (غير ملفوط) Examples of such nouns are these:

, شاباشکی , مادهارکی , بداگی etc.

(v) The Persian prefixes and suffixes are used in formation of words such as: په ټول , په ټول , په ټول , په ښوده , غيرسمجه , ناپيک , ماهتار , کرتب کار , پاليکار , ماهتار , کرتب کار , پاليکار , ميپ دان , دهند وار , گهريال چې , هتي خانه , دهند وار , گهريال چې , هتي خانه , در ور

- (vi) Even some of the اسم فاعل are formed according to Persian rules such as: پگار دار , ایت دار , پیادار , کاوے باز , چین باز , پیلدار , در , ادهل خور , ادهل خور .
- (vii) Such Marathi compounds as تَهُوكُا تَهُوكُ مِنْ هَالِكَ هَالِكَ مِنْ وَتَاتَّوتَ etc. have been influenced in their construction by the Persian rule as is found in , ونئا ونگ و هزاهن و دوا دو الله
- (viii) Some Maratli words are formed by using Persian conjunction والتوراك, عنه وارويها رايها والمعاربية والمعاربية والمعاربية والمعاربية المعاربية المعارب
- (ix) Construction of words by combining Perso-Arabic words with Maratini reveals Persian influence, e.g., انگ محنت , انگ زور , چارخرچ , ودرخرچ , ودرخرخ , و
- (x) A number of Maratini idioms are Persian translations such as

شپته کهانے = قسم خوردین هانگ دین مارنے = بانگ زدین رسته دیئے = رالا دادین تہمت کهیئے = تہمت زدین دوستی قهیونے = دوستی داشتی حیرکرنے = زیرکردین داشتی

هاته دینے = دست دادن کموباندھنے = کموبستون

Marathi in its turn made some phonological and semantic changes in a number of Perso-Arabic words. Some examples are these:

cr اگر lesson عدل time or period اتراجی unpleasantness عبرت influence very good ارسال youth کتبه document

All this is true of Marathi prose only. Marathi poetry remained aloof from the court and hence it bears no signs of Persian impact on it.

Hindi :

The history of Hindi literature during the three centuries preceding Kabir (1398-5-8) is obscure. Prithvi Raj Rasu a bardic poem of Rajasthan is ascribed to the period of Prithviraj but it has been proved to be the work of a much later date. Similarly the claim that the Bisal Das Rasu belongs to the 12th century, does not hold good. Probably the first authentic record is the Chandayan, the love story of Chanda and Lorak composed by Maulana Daud in the reign of Firuzhsah Tughlaq in 779 A.H. about which Badayuni has supplied the following information:

کتاب چندائن را که مثنوی است بزبان هندوی در بیان عشق لورک و چاندا... و الحق خیلی حالت بخش است مولانا داؤد بنام او (جوناشه) نظم کرده و از نهایت شهرت درین دیار احتیاج به تعریف ندارد مخدوم شیخ تقی الدین واعظ ربانی در دهلی بعضی ابیات تقریبی اورا بر بزمی خواند و مردم را از استماع آن 'حالت غریبه روی داو الخ

The poem which is in Avadhi dialect contains a few Perso-Arabic words. Some lines

are quoted below:

بوس سات سے هوئے اناسی
تہیا یه کبی سر سے بہاسی
ساہ پهیروج ولی سوطانا
جونا ساہ و جیر بکھانا
دلمئو نگر بسے نو رنگا
اوپر کوت تہے یہے گنگا
هندو ترک دؤ سم راکھیں
ستجوهوئے تھون تھکھنہ بھاکیں
گدُو سنگھ ای پتھی رینگاویں
ایک گھات دو هوں پانی پیاویں
داؤد کب جو چاندا گائی

Quite naturally Persian vocabularies in the writings of Muslim Sufi poets of Bhaka are much larger. The works of Qutban, Manjhan, Malik Muhammad Ja'isi and even Nur Muhammad may be quoted by way of illustration. Ja'isi at times uses Persian and Arabic words more copiously specially while praising religious personalities which however cannot be taken as his representative style, for special occasion warranted an altogether different atmosphere. Nevertheless there is no doubt that the poets of Braj resisted the temptation of enriching their diction by Perso-Arabic vocabularies.

It is stated that the court-poets from the time of Akbar to the death of Muhammad Shah had been much under the influence of Persian. A study of the writings of Gang, Manohar, Keshav, Chintamani, Bihari Mairam, Kalidas Trivedi, Bhushan, Dev, Das, Padmakar, Ganganand and Thakur would reveal that there are more Persian loan-words in their writings than in those of Muslim poets such as Alam, Rahim, Rasleen and others. The poets at the courts of Hindu Rajas were more enamoured of Persian than even those at the Mughal Court. For example Bhushan had a wider vocabulary than Bihari, Dev and Padmakar.

In Khariboli we find a more liberal use of Perso-Arabic words in preference to colloquial vocabularies which was a special feature of Braj Bhasha., as the growth of Khariboli literature synchronised with the growth of Urdu, we find a growing tendency among the Khariboli writers to enrich their diction by Persian loan-words and the writings of Deoki Nadan Khatri and Balkrishna Bhatt bear a testimony to this. During early 20th century, Hindi fiction writers tended to use more Persian words than others. The works of Prem Chand and others amply testify to it.

Persian influence on Hindi may be studied from various stand-points: lexical, formatives, idioms and literary.

History of Persian loan-words in Hindi has few parallels in the world of linguistics. The loan-words included nouns, adjectives prefixes and suffixes adverbs, conjunctions, interjection and even infinitives. Occasionally Persian rules of number are also employed in Hindi. Persian vocabulary is composed of words appertaining to every walk of Indian life. Culture, religion, administration military, judiciary; articles of daily use, clothes, utensils, furniture, ornaments, sweets dishes, varieties of meals, drinks, fruits, vegetables, etc.,—professional loan-words used in tailoring, carpentary, masonary, gardening, horsemanship, agriculture, medical science, diseases, painting, music, games and sports etc. As a matter of fact the impact of Persian is so great and extensive that there can be no sphere where this influence is not conspiceously discernible.

I shall refer now to some grammatical writigs of Deokinadan Khatri and Bal-influence of Persian on Hindi which is equally applicable to Urdu as well:

1. A large number of adjectives are borrowed from Persian and the abstract nouns formed therefrom are commonly used such as:

, بہادری and بہادر , آبادی and آباد and گندہ , برائی and برا , برابری and برابر فدد وtc.

Even adjectives formed from nouns are common such as:

قیمتی , نقل from نقلی , اصل from اصلی from اصلی etc.

2. Persian abstract nouns are frequently used such as سهارش , سپارش , سپارش , گفتگو , آميزش , آلايس , خراهش , بارش , گفتگو , أميزش و ذاليس نفراهش الله و در الله و در

On this pattern has been formed the Hindi word رهایش.

3. Infinitive have been formed from Persian and Arabic words such as Lilaji,

فومانا , گذرنا , لرزنا , تراشنا ; خریدنا , فومانا , بدلنا

- 4. Persian prepositions, adverbs and advertial phrases are used freely e.g. مديشة , بيشك , بجز , بغير , بجاء , هديشة , وبرو , يس , بابت , هو بهرو .
- 5. Formation of words like مقرگشت , کمر جهکا , سر پهرا . دماغ چا , دل جا is a peculiar feature of Hindi but even this could not escape from Persian influence.
- in words أسم صفعول in words أسم صفعول in words like هادى شده , نتهى شده ودد. is on the pattern of قلت زده and مستم رسيده
- ریلا پیل پیل دهما چوکوی دهینا مشتی رفیدنی دهما چوکوی دهینا مشتی کواکو بوندا بوندای بهاگا بهاگ بهاگ مارامار are formed under P rsian influence.
- 8. Persian prefixes and suffixes are quite common in Hindi such as

اگالدان , پیکدان , پاندان نام دانی , سنگاردان , سرمه دانی , سنگاردان , پائل خانه , چهاپه خانه in سار and مانه , تاری خانه , بهندسار , کهندسار , چندوخانه , تاری خانه etc.

قولچی in چی (from Persian چی in چی قولی و tc. جلمچی و صحنچی و صندوتچی etc., نام به etc., به فرل و به وtc., نام in به in ناکاره و نالایق in نا etc. بالوجه in بالاهیم etc.

9. اسمفاعل is formed on the pattern of Persian as in بجهتی گیر , چوری گر (C. F. کلاکار , بجانکار (بجهنگی گیری ) The other forms of اسم فاعل are also common such as:

are transposed to form a word on the pattern of Persian as چور دروازه, منه زور etc

11. According to some scholars formation of noun by adding the suffix ن is the result of Persian influence as in دهائی ودد.

The یاے لیاقت which is very common in Persian as in گفتنی شدنی فدد. have caused to form such words as هونی انهونی فدری ودد.

The phonetic system of Persian favourably agrees with that of Hindi except that is, is, is and is sounds are not available in the latter system. But these have in some cases been adopted in Hindi. The same is the case with Arabic sound is which had long been adopted in Persian. 'Sh' sound was not new to Indo-Aryan but at the Prakrit stage, it was changed into is which was again revived in Hindi due to Persian influence on it. Some other sounds as is and is were also standardised in Hindi under Persian influence.

A very interesting and important aspect of Persian influence in Hindi is noticeable in its usage of idioms and proverbs. The symbolic use of words which is an important aspect in the formation of idioms is a typically Persian influence. The majority of Hindi idioms are either composed of Arabic—Persian words or are direct translation from Persian. Idiomatic usage is one of the elements which had made the Persian language sweet and popular thereby extending the area of its influence on Indian languages. A few examples of Hindi translation of Persian idioms are as follows.

سرآمدن = سرآنا
سروفتن = سرجانا
قسم خوردن = سوگنده کهانا
نام دادن = نام دینا
زبان کشودن = زیان کهولنا
راز کشودن = بهید کهولنا
از پوست برآوردن = پول کهولنا
باد شدن = هوا هونا هواهوجانا
آرزوکردن = اچهاکرنا
گوش دادن = کان دهرنا
مرط بستن = شرط باندهنا
شرط بستن = شرط باندهنا
نام نهادن = نام رکهنا

#### Impact on literature:

The most popular form in Persian is ghazal and it was but natural that Hindi could not resist its temptation. The impact may not be very deep but sporadic attempts are not rare. Tulsi and Kabir have composed a few ghazals. Rahim, Sudan and Shital also made an attempt in this direction. In modern times quite a sizeable number of poets composed ghazals,

amongst whom the names of Pratup Narain Misra, Ayodhya Singh Upadhyaya, Lala Bhagwan Din, Nirala and Shamsher may be cited by way of illustration. Some poets have imitated Rubai of whom Nathuram Shankar Sharma (1859-1918) deserves mention. Bachchan has successfully produced Rubais in Hindi on the model of Khayyam. Mathnawi remained a model for Sufi poets in Hindi from the earliest times. Likewise the love ballads of the 17th and 18th centuries were written in the form of Persian Mathnawi.

Occasionally Persian metres also were adopted by Hindi poets. The following poets are stated to have written under the influence of Persian metre:

Pratap Narain Misra; Sridhar Pathak; Ayodhya Singh Upadhya; Balmukund Gupta; Lala Bhagwan Din and Nirala

The Persian impact is clearly noticeable in Hindi mystic poetry produced by both the Mulsim and Hindu poets. Some lines of Kabir are quoted below to show this impact on his poetry:

کبیر! اپذی نوبت دس دن لیؤ بجانه هر کسی پنیج روز نوبت اوست کبیر! سریر سرایے هے کیا سویے سکه چین چه بندی تو دل بر سرای فسوس سانس نگاره کوچ کا باجت هے دن رین کم هر زمان همی آید آولی کوس

Urdu:

Urdu language is not very much different from Hindi so far as its basic grammar is concerned. Born in and around Delhi, it was based on the grammar and phonetical system of *Khariholi*, Urdu borrowed

extensively from Persian words, phrases poetical forms and themes. But it amply accomodated itself with Hindu Muslim traditions and had among its votaries persons of all creeds and communities. Urdu litrature first developed in the Deccan and its pioneers were the Sufis who preached their sermons in the language of the people. Some of them had gone from Northern India to preach their gospal there. Among this class of Sufis the name of Gesu Daraz is very prominent. Other Dakhani Sufi who contributed largely to the development of early Urdu were Ali Gamdhani, Shamsul Ushaq, Burhanud Din Janam and Aminuddin Ala. Some of their disciples were conspicious in the progress of Urdu. Ashraf, the author of Nausar-bar, is one of them. This mathnawi composed in 909 A.H. 1504 is one of the earliest compositions in Urdu. Later on numerous poets appeared in Golcunda, Aurangabad, Bijapur, Ahmadnagar, Bidar and Gulburga. Among them were the rulers of Qutbshahi and Adilshahi dynasties.

From the Deccan the impulses came to the North and it was here that Urdu literature grew to its natural stature. A host of poets who were men of genius appeared on the scene of Urdu poetry and subsequently various centres of Urdu developed in Northern India at Delhi, Lucknow, Azimabad (Patna) etc. Among the brilliant stars of note were Mir Taqi Mir, Mirza Rafi Sauda, Khwaja Mir Dard, Momin, Ghalib and others. Hindus too made equally valuable contribution to the development of Urdu literature. Among them Wali Ram Wali, Jagwant Rai Munshi, Nawal Rai Wafa, Daya Ram

Khub Chand Zaka, Bindra Ban Raqim and many other have left deep impress on Urdu Poetry.

Persian exercised tremendous influence on Urdu language and literature. have seen that hundreds of Persian words of all class found their way into Hindi. As the grammar in Hindi and Urdu is basically the same, details of Persian influence on Hindi are equally applicable to Urdu as well. In early stages of both Hindi and Urdu, Persian influence was not so deep, but with the passage of time this impact became deeper and it is in respect of this impact that Urdu came to be distinguished from Hindi. From the lexical stage to the level of Persian impact on Urdu prose and poetry, the latter is more influenced than Hindi on following points:

1. The use of genitive (اضافت). In Persian the اضافت is denoted by e.g. مرصوف or مضاف below the کسوه قابل داد ماحب سخن وقت خوش , etc. This has not been fully adopted in Hindi; in Urdu on the other hand it is as popular as in Persian, especially in poetry. In a few cases the Persian plural form has been adopted so as to make a room for Persian مزهای دراز ٔ گلهای ناز Izafat as in etc. It must be noted that the Arabic genitive "J" which was sign of in vogue in Persian for long was borrowed in Urdu in combinations

مسب الفرمايش, حسب الفرمودة, مسب الفرمودة etc.

2. The Persian conjunction واو is so common specially in Urdu poetry in compounds like: خدوخال, پدچ و تاب,

- آب و تاب , شینج و شاب , کروفر , سر و پا , آب و رنگ etc.
- 3. The Persian مرخم is no doubt used in Hindi but not so comomonly as in Urdu which would accept all the Persian words of this class unhesitatingly.
- 4. Persian السم صفعول is rarely used in Hindi but it is very common in Urdu as in , پرداخته , پرداخته , متشنه , متشنه , متضاب ودد.
- 5. The Persian adjectives are used in Hindi but degrees are unknown to it. The impact of Persian on Urdu both in respect of abundance of Persian adjectives as well as the degrees such as "كمتر ' كمترين ' خوشتر ' خوشترين ' خوشترين ' خوبترين ' غوبترين ' غوبتر ' غوبترين ' غوبتر
- is rarely used in Hindi but it is quite common in Urdu as in البزان , افتان , فدان , فيان , وذر . But its use is more common in poetry than in prose.
- 7. Persian prepositions in compounds like , درحقیقت , بغور , بکثرت , دراصل , پیم درپیم , برسبیل تذکره , یاوه برین , مشتملهر بیش از بیش , علاوه برین , مشتملهر بیش از بیش are very common in Urdu, though some of them are occassionally found in Lindi as well.
- 8. The Arabic تذويس denoting adverb which has been so much in use in Persian was adopted indirectly in Urdu in words like أوراً عادة", ويقيناً, مثلاً, كناية", فوراً عادة", مختصاراً, مختصراً, حقيقة", متابلة", نسبة", رابعاً, ثالثاً, ثانياً, اولاً, اشارة", خموصاً, رابعاً, ثالثاً, ثانياً, اولاً, المتارة", إيماناً

same pattern "قونة and أزانا are Urdu innovation, not found in Arabic and Persian.

9. A number of Arabic and Persian plural forms are common in Urdu e.g. Persian Plurals:

سالها سال ، مژهای دراز ، سخت جانیها ، هزارها ، صدها ، والیان ، فومانروایان ، صاحبان ، خواجئان ، ماندگان ، بندگان ، بندگان

, شعول محكما وفسلا وكلا : Arabic Plurals ومرائد واليد و قصايد و ووده وسلل وسايل كائنات و حالات و صوفيه و عرفا و علما وسايل اقوام و سامعين و مسلمين و ناظرين و كتب تسليمات و فقرات و علل تسليمات و فيرات و علل فيالت

بیگمات , باغات : And on this pattern are بیگمات , آلیشات خواتین , گزارشات , فرمایشات , آلیشات فرامین etc.

It has been contended that what is passed for Arabic influence is nothing but Persian in so much as the plural form in but Persian in so much as the plural form in مسلمیں , سامعیں , مصلحیں , مامعیں , used in the nominative case is a Persian innovation which was subsequently adopted in Urdu as well. The use of Persian influence, for Persian writers have at times added as or if to Arabic plurals is in اسوارها , الحجانها , الحجانها , الحجانها , المحانها , الحجانها , الحجانها , مادوان ما

10. In respect of agreement of adcrives with nouns, the Persains have not ally adopted the Arabic system as in محرمين شريفين , والدة محترم , والدة بين ,

new touch to it in respect of two points:

- (i) In the case of تثنية (dual) the Arabic nominative case has been substituted by objective (as we have seen in the case of plural).
- (ii) The Arabic v has been changed into final 'h' (های مختفی) with all its implications.

In Urdu these two modifications have been incorporated without any change, which points to Persian impact on it.

Now let us proceed to the examination of Persian influence on Urdu literature. The above discussion may reveal that Urdu poetry has been influenced more by Persian than Urdu prose. The impact of Persian on Urdu poetry may be studied vis-a-vis the following points:

- 1. All verse forms prevalent in Persian have been adopted in Urdu with very little modification. The qasida, the gbazal, the mathnavi, the rubai, the tarjiband the tarkib-band the Musaddas, the musallas have all been taken from Persian. The qasida has its origin in Arabic but Urdu qasida writers followed the Persian model. The three main forms of Persian poetry namely gbazal, mathenavi, and rubai were taken up in Urdu with very little or no modifications.
- 2. As a consequence of the above in the adoption of the Persian metre-system which is no doubt of Arabic origin, Urdu has the impact of Persian rather than that of Arabic. Some new experiments are no doubt being tried in Urdu, but it is not a peculiarity of this language alone. Instances of such experiments are quite common in various other eastern literatures including Persian.

- 3. The rhyme-system has very much significance in Persian poetry. All the rules governing the Persian poetry in respect of in have been adopted in Urdu, perhaps with very little or no modification. Similarly Urdu follows the poetics of Persian, though the latter had in its own turn borrowed it from Arabic.
- 4. Urdu has adopted almost all the pre-Islamic Persian allusions of Prophets, Heroes, Kings, Warriors etc. directly from Persian. They are Keumars, Hushang, Jamshid, Zahhak, Feridun, Kawa, Iraj, Tur, Garshasp, Kai, Kaikaus, Kaiqubad, Kaikhusrau, Siaush, Afrasiyab, Darab, Dariush, Ardshir, Bahram, Anusherwan, Khusrau Parwiz, Mani, Mazdak, Zardasht, Avesta, Zand, Izad, Ahraman, Sarosh, Nauroz, Mehrgan, Gabr, Mobad, Mobad-i-Mobadan, Herbed, Sam, Rustam, Zal, Sohrab, Rakhsh, Bahman, Barzu, Godraz, Bezan, Manizha, Shirin, Farhad, Shabdiz, Gulgun, Khusrau's treasue-houses, Golden طلای دست افشار soft gold (ترنیج زر), soft Barbad, Bisatun, Atashkada etc. examples of Urdu verses are quoted below:

پہلے خود دار تو مانند سکندر هورے پهر جہاں میں هوس شوکت دارائی کر

اسی میں حفاظت هے انسانیت کی
که هوں اک جنیدی و اردشیری
محبت خویشتن بینی محبت خویشتن داری
محبت آستان قیصر و کسری سے بے پروا
اس مرد خود آگاه و خدا دوست کی صحبت
دیتی هے گداؤں کو شکوه جم و پرویز

کوهکی گوسفه مودور طربگاه رقیب بیستوی آئیفهٔ خواب گران شیرین

شرار سنگ سے پا در حنا گلگون شیرین ہے ھوز <sub>اے</sub> تیشۂ فرھاد عرض آتشین پائی

حسن کا گذیج گرانمایه تجهے مل جاتا تو نے فرھاد! نہ کھودا کبھی ویرانهٔ دل

رھے نہ ایبک و غوری کے معرکے باقی همیشه تازه و شیرین هے نغمهٔ خسرو

A large number of allusious other than those mentioned above have also been taken from Persian e.g.

روامقعذرا , لیاسی و مجنون , فرعون , موسی , وامقعذرا , لیاسی و فرات , دریایے نیل مکر زلیخا ,گرگ ,حسن یوسف , دم عیسوی ایس , بیت احزان , حزن یعقوب , صدرایوب , کنعان , بردران یوسف , کلیم , طورسینا , کنعان , بردران یوسف , کلیم , طورسینا ودد.

5. The theme of Persian ghazal and its symbols are common to Persian and Urdu both. The ghazal covers a very wide field of human feelings and activities. Each and every line of a ghazal translates a human sentiment in an attractive manner in terms of its symbols which are large such as

الماد والماد و

Each of them in its turn is compared to so many things which widens extensively the area of its influence. I shall quote a paragraph from the Ab-e-Hayat in which a few symbols of ghazal have been incorporated in a very beautiful manner. These symbols and traditions have been borrowed from Persian:

رات کو اهل محبت کے جاسے میں سائی کا آنا واجب هے ۔ اس کی پیشانی اور رخسار سے نور صدیم روشن ھے ، مگر زلف کی شام بھی برابر مشک افشان هے- صراحی کبھی سرکشی كرتى هے , اس لئے جگر ، خون هو كو تهكتا هے ـ كبى جه عتى هے اور خندة قلقل سے ھنستی ھے , کبھی وھی قل قل حق ھو کر یاں الہی میں صرف ہوتی ہے , مگر پیالہ ان کھلے منع سے هنستا هے اور اس کے آگے دامن يهيلاتا هے - فلک تير حوادث کا ترکش لئے كمان كهكشان لكائع كهزا هـ - مكر عاشق كا تیرآہ اس کے سینے کے پار هو جاتا هے - پہر زحل منحوس کی آنکه نهیں پهوتدی که عاشق کی صدیح مراد روشن هو - بیهان کی متعفل ميں شمع بوقع فانوس ميں تاج سر پر رکھے کھڑی ھے ، اس لئے پروانے کا آنا بهی واجب هے - چراغ کو هنساتے هیں اور شمع کو عاشق کے غم صیب رلاتے هیں - وہ باوفا عشق کے غم میں سراپا جلتی ہے۔ اس کی چربی گهل گهل کو بهتی , مگو پاے استقامت اس كا نهيس قلما و يهان تك كم سفیدة سحوی کبهی آکر کافور دیتا هے - اور كبهى طباشير - شمع كا دل اس لئے بهى گداز هے که شب زندگی کا دامن بہت چهوتا هے, لیکن صبح دونوں کے ماتم میں گریدان چاک کرتی ھے -

The following Ghazal from Ghalib would truly represent the nature of Persian influence on this form.

مدس هوئی هے یار کو مهمان کینے هوئے جوش قدم سے بزم چرافاں کیے ہوئے كرتا هول جمع بهر جعر لخت لخت كو عرصه هوا هے دعوت مؤگان کیے هوئے پہر وضع احتیاط سے رکنے لگا ھے دم برسوں ہوئے ہیں چاک گریباں کیے عوٹے پھر گرم نالہ های شرر بار هے نفس مدت هوئی هے سیر چراغاں کیے هوئے پهر پرسش جراحت دل کو چلا هے عشق سامان ضد هزار نمکدان کیے هوئے نيهر بهر رها هے خامع مركان بخوى دل ساز چمن طرازی داماں کیے هوئے باهم دگر هوئے هیں دل و دیده پهر رقیب نظارة و خيال كا سامان كيے هوئے دل پھر طواف کوے ملامت کو جائے ھے پندار کا صنعکم ویران کیے هرئے ر پهر شوق کررها هے خریدار کی طلب عرض متاع عتل ودل و جان کیے هوے دورے هے يهر هر ايك كل و لالة پر خيال صد گلستان نگاہ کا سامان کیے هوئے يهر چاهتا هون نامهٔ دلدار كهولنا جان ندر دلفریدی عنوان کید هوئے مانگے ہے پہر کسی کو لب بام پر ھوس زلف سیان ریے په پریشان کیے هویے چاهے هے پهر كسى كو مقابل ميں ' آرزو سرمه سے تیز دشنهٔ مؤلان کیے هوئے ای نوبہار ناز کو تاکے ہے پھر'نگاہ چہرہ فروغ مے سے گلستان کیے ھوئے پھر جیمیں ھے کہ در پہکسی کے پڑے رھیں سر زیر بار منت درباں کیے هوئے

جی تھوندتا ہے پہر وھی فرصت کہ راس دن بیتھے رھیں تصور جاناں کیے ھوئے غالب ھمیں نہ چھیر کہ پھر جوش اشک سے بیتھے ھیں ھم تہیہ طوفان کیے ھوئے

6. Urdu literary traditions have been borrowed from Persian. For example in Persian we have a tradition that the burning of the black seed (spand) averts the adverse effect of the evil eye. Hanzala of Baghqis, an early poet of Persian says:

یا رب ا سپند اگرچه بر آتش همی فکند از بهر چشم تا نرسد مرد را گزند اورا سپند و مجمر ناید همی بکار با روی همچو آتش وبا خال چون سپند

The Urdu poetry has retained this tradition. Zauq says:

میں مجمر فنا میں هوں کیا دانهٔ سپند کھولے هے کار بسته کی میری صدا گرہ

Putting on ييراهن كاغذى or ييراهن by seekers of justice has been abundantly mentioned in Persian poetry. For example Hafiz says:

کاغذین جامه بخوناب بشویم که فلک ره نمونیم بچای علم داد نکره

Ghalib says:

پہنے ہے پیرھی کافٹ ابری' نیسان یہ تنک مایہ ہے فریادی جوش ایثار نقش' فریادی ہے کس کی شوخی تحدید کا کافٹی ہے پیرھی ھر پیکر تصویر کا

This is a very brief survey of the tremendous impact of Persian on Indian languages.

(Contd. from page 3)

The Wedneday preceding the Nourouz is known as Char Shamba Suri when bonfires are lit in Iran and people jump over it. This is symbolic of burning out of all dross and impurities in man and to regenerate him as a pure, loving and a peaceful human being. During the Nourouz festivities, seven things beginning with the letter "S" i.e. Serkeh (vinegar) Sib (apple) Sabzeh (green herbs) Somagh (sumac) Samanoo (green wheat dish) Sekeh (coin) and Seer (garlic) are kept in the house for 13 days to ward off all evil for the ensuing year.

India and Iran—the lands of Buddha and Zoroaster have always worked for manashni, gavashni and kunashni and for the establishment of peace in the world for the progress and betterment of humanity.

The Indo-Iran Society under the benign patronage of the President of India and H.I.M. Shahanshah Aryamehr of Iran has its only aim to foster good-will between peoples of India and Iran.

We welcome the Nourouz today. Let this Nourouz usher in a year of harmony, peace and goodwill in the world for the good of humanity.





Exhibition of Persian Manuscripts in Bombay



Prof. Phiroze J. Shroff

Professor Phiroze Jamshedji Shroff, M.A., LL.M., Advocate, President of K.R. Cama Oriental Institute and India-Iran Cultural Society, Bombay, died in Bombay on 14th December 1971.

He was also connected with various democratic, social welfare and cultural organisations and took very active part in their activities.

He began his career as a lawyer in Bombay. Soon his merits were recognised and at the young age of 30 years he was appointed the Principal of Sir Lallubhai Shah Law College, Ahmedabad. Later, he gave up the appointment to concentrate on his practice as a lawyer more intensively but soon thereafter he was appointed the Senior Professor of Law in Government Law College, Bombay.

In 1946 he resigned from the Government Law College and took up appointment as the Secretary of the Indian Bank's Association, Bombay. Soon thereafter his services were requisitioned by the Government of India and he was appointed Deputy Secretary in the Ministry of States, Government of India. Later, he was the Diwan and Administrator of Rajgarh State during the minority of the Ruler of that State.

An internationally known economist and constitutional lawyer, he was invited to lecture at various universities in Asia, Europe, America, Canada, Australia and New Zealand. He also took part in the International Seminar on Asian Constitutions held in Canberra and the Commonwealth and Empire Law Conference in Sydney, Australia.

He had given talks and been interviewed on the All India Radio (A.I.R.), the British Broadcasting Corporation (B.B.C.), Australian Boradcasting Commission (A.B.C.), Canadian Broadcasting Corporation (C.B.C.) and New Zealand Broadcasting Corporation (N.Z.B.C.) on topics of common interest to India and the respective country.

A life-long student of comparative religions, history and oreintal culture and civilisation, he did his best to promote India-Iran Cultural relations friendship through his own writings and lectures. He was always on the alert to scholars passing through Bombay to speak on the Cama Institute and India-Iran Cultural Society's platforms. In recognition of his work in the field of India-Iran Cultural relations he was invited by the Central Celebrations Committee of the Government of Iran to participate in the Congress of Orientalists held in Shiraz in October 1971 on the occasion of the 2500th Anniversary of the Founding of Persian Monarchy by Cyrus the Great.

He was the Chairman of the Cyrus the Great Celebrations Committee appointd

by H.E. the Governor of Maharashtra and a Vice-President of Cyrus the Great 2500th Anniversary Celebrations Committee formed by the Zoroastrians of Bombay.

He was a self-made man who was born of middle-class Zoroastrian priestly parents and had to start working at the age of 15 years. But while he earned, he also learned and completed a briliant academic career.

He was extremely kind, gentle and unselfish and was noted for the highest sense of justice. He had also a keen sense of humour. He was loved and admired by all those who came in contact with him. In the words of Shri Rajagopalachari "What gold is among metals, Phiroze Shroff is among men".

He lived a very simple life and believed in having as few wants as possible.

He has lived the life of a true Zoroastrain—of industry, hard work, honesty and integrity and above all, of good thoughts, good words and good deeds. May his soul rest in eternal peace:

Board of Editors

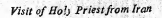
## News from the Cultural Department

Republic Day Celebrations:

To celebrate India's Republic Day, the Indo-Iran Society organised a function of classical dances on January 31, 1972. The internationally famous dancer Mrs. Sonal Man Singh was the star attraction. She gave a beautiful performance of Indian dances in the Kamani Hall, the new cultural centre of the Capital, which was packed to capacity. H.E. The Ambassador of Iran and Members of the Iranian and other Foreign Missions were present among the distinguished audience.

#### Visit of Holy Priest from Iran:

In the second week of February the Cultural Department had the privilege and honour to receive Qutbul Aqtab Hazrat Sultan Husain Tabendeh Reza Ali Shah Gunabadi from Iran who came to India to visit holy places of this country. Mr. H. Kardoosh, the Cultural Councellor personally took his party to Dargah Hazrat Nizamuddin Aulia and Hazrat Amir Khusrow and other places and introduced him to the religious leaders of the town. Mr. Kardoosh also gave a Dinner in his honour at his residence which was also attended by Pir Zamin Nizami of Dargah Hazrat Nizamuddin Aulia and others.









ture on Congress of World Iranologists in Persipolis, Shiraz:

In connection with the celebrations the 2500th year of founding of Iranian pire, the Shri Lal Bahadur Shastri ndriya Sanskrit Vidyapeeth, New Delhi, anised a Lecture by Dr. Suniti Kumar tterjee, the National Professor of manities.

He spoke about the Congress of World ologists which was held in Persipolis, az, and which he had attended on his visit to Iran.

The Cultural Department was retented by Mr. H. Kardoosh who made cluable contribution by giving replies to ous interesting questions which were and by the audience after the lecture the learned Professor.

ption to H.E. The Ambassador:

On March 2, 1972, the Cultural Departt and the Indo-Iran Society gave a ption to H.E. Mr. G. (A. Vahid-eandarani, the new Ambassador for in India. The beautiful lawns of Iran se were full of dignitaries representing ous fields of culture, art, education, ics, journalism and others. Those ent had the opportunity to meet the ed and scholarly Ambassador.

tion at the Jawaharlal Nehru University:

The Department of Persian of the Centre
African and Asian Languages at the
Charlal Nehru University, New Delhi
This are a function of Sham-e-Shiraz on



Mr. Ali Zaheer welcoming the new Ambassador for Iran, H. E Vahid-e-Mazandarani



Mr. Kardoosh at the J. N. University

March 3, 1972. Prof. S. A. H. Abidi. Head of the Department of Persian & Arabic, University of Delhi, gave a talk on his impressions about the Congress of World Iranologists, held in Persipolis, Shiraz, which he attended on the occasion of the celebrations of the 2500th year of Founding of Iranian Empire. After Dr. Abidi, Prof. Nishat Chughtai, a Turkish scholar and a visiting Professor at Aligarh Muslim University, also spoke about his impressions about Iran. The function was presided over by Mr. H. Kardoosh, the Cultural Counsellor, who in his presidential address emphasised over the importance of holding such functions as they provide an opportunity to understand the cultural and social developments between the two The function was largely atcountries. tended by the Professors, teachers and students of Jawaharlal Nehru University, Delhi University, Jamia Millia Islamia, and other institutions.

#### Reception to Dr. Chugtai:

On March 4, 1972, Mr. H. Kardoosh, the Cultural Counsellor, gave a reception in honour of Prof. Nishat Chughtai, a Turkish Scholar and Visiting Professor at Aligarh Muslim University, Aligarh. Besides His Excellency the Ambassador for Iran, the luncheon was attended by Professors and learned scholars of the town.

### Participation in the World Book Fair:

The Cultural Department had the privilege to participate in the World Book





Meeting at the Jawaharlal Nehru University

Fair, which was opened in New Delhi on March 18, 1972, by Shri V. V. Giri, the President of India. On the request of Sardar Kartar Singh Duggal, the Director of National Book Trust, India and also a Member of the Executive of Indo-Iran Society, New Delhi, the Cultural Department presented a large number of Persian and English books which were printed in Iran for display at the Fair. Mr. H. Kardoosh, the Cultural Counsellor, also participated in the Seminar which was organised by the World Book Fair Committee.

#### elicitations:

The Cultural Department offers its hearty ongratulations to Mr. Maheshwar Dayal, he Honrary Treasurer of Indo-Iran Sociy, New Delhi, and a prominent industriate and socialite of the town, who has been warded the Padma Bhushan for his meritious services to the community by the overnment of India. He received his ward from President V. V. Giri, one of the two Patrons of the Society, in the inestitature ceremony held at Rashtrapati havan, New Delhi.

The Cultural Department also offers its earty felicitations to Mr. Malik Ram, he Honrary Secretary of Indo-Iran Socity, and a well known writer and critic of rdu Language. On completion of his 5th birthday, the admirers of Mr. Malik am presented him three volumes of ssays written by Indian and Foreign cholars. The books were released by resident V. V. Giri on March 16, 1972 a solemn ceremony at Rashtrapati havan, New Delhi.

### EWS FROM BOMBAY

### xhibition at St. Xavier's College:

The foreign students of St. Xavier's Colge organised a three-day International Exbition (Dec. 20 to Dec. 23, 1971) in which eventeen countries were represented. The ranian Stall, which was adjudged the best and won first prize, exhibited pictures, hotographs, posters, charts, dolls, books and magazines, miniatures, traditional dresses and other items depicting Iranian life and culture. The Iranian students also



Padma Bhushan for Mr. Maheshwar Dayal



Felicitations to Mr. Malik Ram

presented a programme of colour slides and Iranian music which was highly acclaimed.

#### Condolence Meeting:

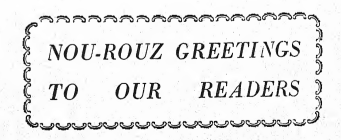
Under the joint auspices of K. R. Cama Oriental Institute, India-Iran Cultural Society, and Iran Cultural House, a condolence meeting was held on January 6, 1972 at the Cama Institute Library Hall, to mourn the sad demise of late Professor Phiroze J. Shroff.

Another condolence meeting was held on March 15, 1972 under the chairmanship of the Mayor of Bombay. The Governor of Mr. Ali Yavar Jung, the Maharashtra Chief Justice of Bombay Mr. Madan, the Vice-Chancellor of the University of Bombay, Consul General of Iran H.E. Mr. Abbas Nadjm, and many other prominent citizens, pressmen and others attended. The audience paid homage to the departed soul by observing silence for two minutes. Dr. Shroff was an eminent scholar, writer and great humanitarian. He was the President of the K.R. Cama Oriental Institute and also of the India-Iran Cultural Society, Bombay, besides being closely associated

with many other important organisations of the town. The passing away of Dr. Shroff has created a void which would be impossible to fill. May God bless his soul, Amen.

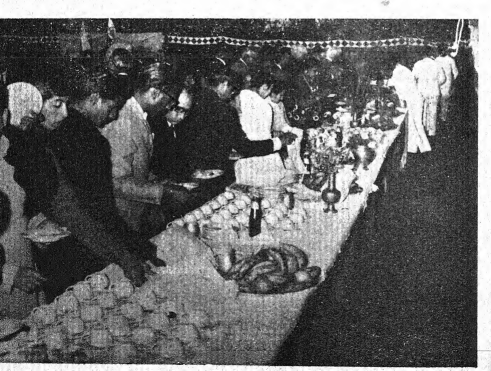
Exhibition of Unique Manuscripts and the Seminar on Cyrus the Great:

H.E. The Governor of Maharashtra appointed a Committee of important citizens to celebrate the 2500th year of Founding of Iranian Empire by the Great. The Committee in Cyrus collaboration with the Trustees and Members of the K.R. Cama Oriental Institute. organised an Exhibition of unique and rare manuscripts relating to Iranian history and culture. On the same occasion on February 5, 1972, a Seminar was also organised to commemorate the Founding of Persian Empire by Cyrus the Great. The Seminar was presided by Mr. Rutty S. Kotwal and inaugurated by Mr. Ali Yavar Jung, the Governor of Maharashtra. H. E. Mr. Abbas Nadim, the Consul General of Iran in Bombay and Madam Nadjm were the chief guests of the Seminar which was largely attended by Members of the Cama Institute and scholars and elite of the town.





Reception to H. E. The Ambassador of Iran at Iran House, New Delhi



النف شانکرا آچاریه Shankaracharya تألیف شانکرا آچاریه شانکرا آچاریه توسیله مینا وسیله خیندر بهان کایست ساکسینا در بهان کایست ساکسینا در المهان ۱۳۰۰ در بهان کایست ساکسینا عنوان "نازک خیالات" بفارسی منتقل مینوان "نازک خیالات" بفارسی منتقل مینوان "ناوتماداس را منشی جگن نات تألیف ناروتماداس را منشی جگن نات ساهای بفارسی ترجمه کرد. "ساتسای" مناوشی توحت خنوان دوشته بیهاری لال را جوشی تحت عنوان "فیشا پورانا مشق" بفارسی برگرداند. همورانا Ganesha Purana

بوسیله مرلال رسوا بفارسی ترجمه شد. بها گوت گیتا Bhagvad Gita را هم میتوانیم در فهرست کتابهای فوق اضافه کنیم که چندین نفر بترجمه آن همت گماشتند . پاره ای از این ترجمه های گیتا به ابوالفضل و فیضی و داراشکوه منسوب میباشد و یکی از این ترجمه ها اخیراً بتصحیح مرحوم آقای محمد اجمل خان بوسیله شورای روابط فرهنگی هند امان بوسیله شورای روابط فرهنگی هند Indian Council for Cultural Relations,

نقل از مجله راهنمای کتاب ـ تهران

بقیه از صفحه ۸۸

"ذكر صاحب قران الا قران و خاتم الكلام في آخرالزمان خواجه خسرو دهلوى اعلى الله درجه في اعلى عليين" كمالات و شرح حالات او مستغنى از حد است و ذات ملكات صفات او بغنايم عالم معنى غنى ، گوهركان ايقان و درياى عرفان است ، عشقبازى حقايق را عرفان است ، عشقبازى حقايق را در شيوه مجاز پرداخته ، جراحات عاشقان را با اشعار مليح نمك ميهاشد و دلماى شكسته خسروانى مى فراشد . پادشاه عاشقان است ، از

آنش خسرو نام است، در ملک سخنوری این نامش تمام است و در حق او مرتبه سخن گزاری ختم است، قصه کوتاه باید کرد و السلام ". تذکر ة الشعراء دولتشاء صفحه ۲۰۰

\*

مولوی غلام علی درکتاب خود بنام ''خزانه' عامره'' ذکر امیر خسرو را بشرح زیر مینماید :

رو امير خسرو دهلوى خسرو قلمرو معانى است و صاحبقران سواد اعظم سخندانى، نمک کلامش شورافکن انجمن ها و سينه و سينه و آتش زن خرمن ها ا

در تنظیم قسمت اول این گفتار از کتاب 'دیوان کامل امیر خسرو دهلوی'' تألیف مرحوم سعید نفیسی و بخش آخر آن از مقاله ٔ آقای سلمان شمس ندوی استفاده شده است.

نشاط سیالکوتی تحت عنوان ''عین الظهور'' در سال ۱۷۱۷ م ترجمه گردید و از مزایای معنوی بنارس بحث میکند.

"شیوا پورانا" Shiva Purana را هم کشن سینگ نشاط بفارسی بر گرداند. "سری بهاگوت" Sri Bhagvad "ترجمه ایست ملخص .

کرن سینگ کهتری پنجابی در سال Kashi " کاشی ساهاتمایا " ۱۲۱۸ ه " کاشی ساهاتمایا " Mahatmaya

" ترجمه دیب " Dib که درباره ماکمه های مذهبی هندوان بوسیله عذاب بدنی سیباشد ، بدست علی ابراهیم خان بفارسی منتقل گردید .

" ترجمه خلاصه دهر ساشاسترا " منافع Dharmashastra از قوانین مذهبی و آداب و رسوم هندوان بحث میکند .

ترجمه ' ' کرما و پاکا '' Vipaka (دربارهٔ کفارهٔ گناهان)

ترجمهٔ ''ویشنو پورانا پورانارتا پراکاشا '' Vishnu Purana Puranartha پراکاشا '' Prakasha بوسیله' زورآور سینگ .

" پنج کروشی" Panj Kroshi که تاب از کتاب از کتاب اکشی ماهاتمایا که تسمتی از کتاب از کاشی ماهاتمایا که Kashi Mahatmaya دربارهٔ فواید عبادات در سعابد شیوا در شهر بنارس، بوسیلهٔ کشن سینگ نشاط Kishan Singh مذکو بفارسی منتقل گردیده .

''هری ونشا پورانا'' Hari Vansha Purana

'' ساها تمایا اکادشی'' Mahatmaya Ekadeshi مربوط به آیین مذهبی د روز یازدهم ساه .

'' بحر النجات '' ترجمه ' فارسی '' کاشی کهاند '' Kashi Khand ' شرح جغرافیائی شهر بنارس که بدست آنند خان خوش ترجمه شد .

''بحرالحیات''که آنند خان خوشر در سال ۱۷۹۱ کتاب ''گیام ساهاتمایا' Gyam Mahatmaya را تحت این عنواه بفارسی بر گرداند .

''خیال الفلاح'' که ترجمه' ''چر ریکها'' Chitra Rekha میباشد. بوسیلا محمد فلاح صالح صورت گرفت. ''کشف الانوار'' ترجمه' ''آت

Atma Samhita الميوان

نظر دارا شكوه بدست حبيب الله بفارسي ترحمه گردید. لازم بیاد آوری است که این ترجمه از طرف دانشگاه اسلامی علیگره بجاب رسیده است واطوار در حل اسرار"، يا " تحفه عالس" تأليف صوفي شريف خوبجهاني تلخيص همین یوگا وششتای مذکور است. غیر از آنچه که در بالا اشاره کردیم کتابی دیگر نیز بتشویق دارا شکوه بدست منشی او بنام بنوالي داس Banwali Das ترجمه گردید , اسم اصلی کتاب و پرابوده جند رو دیا" Prabodh Chandrodaya است که تحت عنوان '' گلزار حال یا طلوع قمر معرفت" ترجمه و توسط آقای دکتر تاراچند و نویسندهٔ سطور تصحیح و بوسیله ٔ دانشگاه اسلاسی علیگره چاپ شده است .

با اینکه دورهٔ عالمگیر (۱۰۹۸ - ۱۰۹۸ میر زمینهٔ ادب و هنر فاقد تشویق شخص پادشاه بوده ، ولی بازهم چندین ترجمههای با ارزش فارسی در این دوره بچشم سیخورد . منشی بخت رای Bakht Rai داستانی از زبان هندی بفارسی برگردانده آنرا "شبستان عشرت" یا

" عجائب القصص " خواند ، در سال سم ١١٣٨ عزت الله نامي داستان ديگر هندی بنام ''کل بکاولی'' Gole Bakaoli را بفارسی منتقل کرد . در همین دوره میرزا روشن ضمیر کتابی بنام ('پری جاتا کا'' Pari Jataka که از علم موسیقی بحث میکند ، بفارسی ترجمه کرد و فقیر الله سيف خان "راگا درين" Raga Darpan کتاب دیگر با ارزش دانش موسیقی را بفارسی بر گرداند (سال ۱۰۷۹ه). همجنین کتابی مربوط بقانون و حقوق بنام " بستاک شارا " Mitak Shara در سال ۲۰۰۱ ه بدست لال بیهاری کایست Lal Behari Kaesth بفارسي ترجمه گرديد. غير از كتابهائيكه در بالا اسمى از آنها بردیم ، ترجمه های بسیاری از سانسکریت بفارسی وجود دارد که در دورهٔ آخر گورکانیان بعمل آمد. پارهای

" دیوالوک" Devaloka دربارهٔ علم جادو که بدست احمد خان اهرولویی ترجمه و مفتاح الفتح نامیده شد.

از این ترجمه ها بدینقرارند.

Brahmai "براهمای وانا پورانا!"

Vana Purana
که بوسیله کشن سینگ

مولانا داود و سودان Sudhan داستان چنداین Chandaén را بزبان هندی سروده و حمید کلانوری (م ۱۰۲۸ ه) آنرا در سال ۱۰۱۹ ه در دوران سلطنت جهانگیر شاه بفارسی منتقل نمود و دروه میر شاه بفارسی منتقل نمود و دروه میر محمد کاظم حسینی داستان در همین لاهستان کامروپ و کاملتا " Kamrup and را بفارسی بر گرداند . ترجمه های دیگر این داستان " دستور حکمت " تألیف محمد مراد لایق در سال ۱۹۹۸ و و در فلک اعظم " نوشته بدیم العصر حاجی رهی انجبی در سال ۱۹۹۱ ه حیباشد .

البته ترجمه های دیگر این داستان بدست چند نفر دیگر از جمله منشی علیرضا و همت خان و آقا مهدی نیز انجام گرفته است .

یکی از شاهکارهای دورهٔ شاه جهان (۱۰۳۷ میراشد که بدست شیخ عنایت الله کمبوه (م ۱۰۸۸ ه) نوشته شده. در همین عصر داستان در منوهر و

مدهوسالتی " Manjhan Madhumalti بشه که توسط شیخ سنجهن Manjhan بشه در آمده بود ، بوسیله شاعری نا معلو بشعر فارسی منتقل گردید . ترجمه های دیگر این داستان را میر عسکری عاقل خاه رازی و نویسندهٔ نا معلوم دیگر تنظیر کرده اند . بعلاوه عطاالته رشیدی با حمد " ویج گنیت " Vij Ganit را کا از جبر بحث میکند ، بفارسی منتقل نمود از جبر بحث میکند ، بفارسی منتقل نمود

از نظر ادب و فرهنگ سیتوانب

دوران سلطنت شاه جهان را "عد دارا شکوه" (۲۹-۲۰۰ هر) بخوانیم دارا شکوه شخصاً پنجاه قسمت از اپانیشاد السمال الموسی بر گردانده آنرا " سر اکبر" نامید که اخی بدست آقای دکتر تاراچند و آقا بدست آقای دکتر تاراچند و آقا جلالی نائینی تصحیح و در ایران بچا رسیده است . بعلاوه " یوگا وششتا رسیده است . بعلاوه " یوگا وششتا اکبر بدستور شاهزاده سلیم (که بع اکبر بدستور شاهزاده سلیم (که بع بنام جهانگیر شاه بتخت رسید) توسان بود ، دو مرتبه براهنمایی و ز

منتقل گردید، ''سینگهاسن بتیسی'' Singhasan Battisi سيباشد كه آنرا "درد افروز" خوانده از ترجمه های دیگر این داستان ''شاهنامه ٔ چتر بهجداس کایسته'' Chatra Bhuj Das Kaesth و رساله سه پري و کل افشان و سینگهاسن بتیسی مختار و مجموعه حكايت وكان جود، تأليف سداسكه Sada Sukh وغيره را ميتوان نام برد . همچنین بهارا مل کهتری Bahara Mal Khatri و كشن چند باسوديو Khatri Basudev لاهوری و بشاری (یابساب) Bashari (or Basab) Rai Kaesth رای کا پسته و چند بن مدهو رام Cband bin Madhu Ram وسيد امداد على وشيوكايسته Shiv Kaesth و تعدادی زیاد سرایندگان نامعلوم کسان هستند که بترحمه کتاب نامبرده همت گماشتند .

در همین دوره ملاشیری "هری و نشا" در همین دوره ملاشیری "هری و نشا" Hari Vansha تالیف ویاس ۷۷۹۵ را بفارسی برگرداند. همچنین ملاشاه محمد شاه آبادی "راج ترنگنی" Raj Tirangini را در سال ۹۸ به ه مفارسی منتقل نمود که ملا عبدالقادر بدایونی در سال ۹۹ ه ملا عبدالقادر بدایونی در سال ۹۹ ه تلخیصی از آن ترجمه مرتب کرد.

داستان معروف "يدماوت" Padmavat كه تورط ، لك محمد جايسي (٢ . ٩ - ٩ ٩ ٩ ه) بزبان هندی نظم شده بود ، اول بوسیله ٔ ملا عبدالشكور بزمي (١٠٠١-٣٧١ه) در زمان سلطنت جهانگیر شاه در سال ۱۰۲۸ ه تحت عنوان "رت پدم ۱۰۲۸ بشعر فارسی در آمد . ترجمه های دیگر این داستان "شمع و پروانه" سرودهٔ میرعسکری عاقل خان رازی (م۸-۷) و ''پدماوتی'' Padma vati اثر ذاکر و ''بوستان سخن'' از سرودهای امام (در سال سررره) و (انغمه عشق) اسال تأليف ٢٥١١ه) اثر منشى آنند رام مخلص (م م م م م م م م و ( تحفه القلوب ) اثر گوبندرای Gobind Rai منشي و (رحسن و عشق) سرودهٔ حسام الدین (در سال ۷۱،۱۸) و "نفرح بخش" از لچهمی رام Lachhmi Ram ابراهیم آبادی میباشد . جز آنچه که دربالا بدانها اشاره كرديم پدماوتهاى دیگر هم در دست سیباشد که توسط حسن غزنه و نواب ضياءالدين احمد خان و حسین غزنوی و شاه محمد عشرتی برشته ٔ نظم كشيده شده.

یک دانشمند هندو را نیز سراغ داریم سلا عبدالقادر بدایونی از حمله کسانی است که "رامایانا" Ramayana منظومه معروف والميكي Valmiki را بفارسي منثور برگرداندند. از مترحمین دیگری که این منظومه را بفارسی منتقل کردند مسیحی پانی پتی و گرد هر داس Girdhar Das و گوپال Gopal و چندرامن کا پست.مدهپوری Chandran an Kaesth Madhupuriوامرسينة Amar Singh و امانت رای لالیوری مسررام قابل وسنشى جگن كشور فيروز آبادى Munshi Jugan Kishore ( - 1 - 1 - 9 9) Firozabadi و منشى بانكي لالزار Junshi Bankey Lal و مكهن لال ظفر Bankey Lal و رای منشی پرمیسوری سهای مسرو Rai Munshi Parameswari Sahai چنداسل چاند Lala Chandamal Chand منشى هرلال رسوا Harlal و ديوى داس كايسن Devi Das Kaesth و هر بلبه سيته Har Ballabh Seth و رای مهادیو بلی نه Mahadeobali دریا آبادی و آنند خال خوش و برخی دیگر سرایندگان نا معلو هستند . یکی دیگر از آثار سانسکرین که بوسیلهٔ ملا عبدالقادر مذکور بفارسی

بدانش جبر و هند سه را بفارسی ترجمه نمود . بعلاوه او داستان ''نلا و دسینتی'' Nala and Damayanti را باسم 'نل و دسن' در یک مثنوی فارسی بنظم کشید که در سال ۱۸۳۱م دوباره بوسیله عشرتی عظیم آبادی بفارسی منثور بر گردانده شد. گویافیضی اثری دیگربنام <sup>در</sup> کتهاسریتسا گر" Soma Dev تأليف سوم ديو Katha Sarit Sagar را نیز بفارسی ترجمه نموده است. نقیب خان (م ١٠٢٣ه) ملا عبد القادر بديواني (م م م م ، ، و ملا شيرى (م و ۸ و ه ) و محمد سلطان تهانیسری با همکاری یک عده از دانشمندان زبان سانسکریت سانند دیوی برهمن Devi Barahman ، ترجمه ای لفظى از حماسه معروف Mahabharata بفارسی مرتب تمودند و آنرا (درزمنامه) خواندند . گویند ترجمه ای دیگر از مهابهارتا در عصر سلطان زين العابدين در کشمیر بعمل آمد . قدر مسلم اینست که ابو صالح شعیب و دارا شکوه و ابو حسن جیلی در سال ۱۷م ه بترجمهٔ همین حماسه همت گماشتند. از سترجمین این حماسه ٔ بزرگ در قرون بعدی ، حاجی ربيع انجب (حدود سال ۱۱۵۷ ه) و

کشف گردیده ، عنوان "پنچ اکهیانا"

Panchakhyana دارد که نسخه خطی آن بشمارهٔ ه . . . / ۱ . . و موزهٔ ملی هند بشمارهٔ ه . . . / ۱ . . و موزهٔ ملی هند National Museum of India مضبوط میباشد . "مفرح القنوب" نام یکی دیگر از ترجمه های پنچ تنترا میباشد که اساس آن" هیتوپدیشا" و بخوده است .

در قرون وسطی زبان فارسی نه تنها عنوان زبان رسمی هند را داشته بلکه زبان علم و دانش نیز بشما رمیرفته و ادب هندی را از دو جهت خدمت شایسته نموده: یکی از راه آثار اصیل شعر و نثر و دوم از طریق ترجمه آثار السنه دیگر بخصوص آثار سانسکریت بفارسی . محمد صدر علاء احمد حسن دبیر متخلص به تاج و معروف

به اختسان اثری بنام بساتین الانس در سال ۲۷ ه بنظم کشیده . منظومه مزبور رمانی هندیست که داستان عشق واشاه كشور كير "وشاهزاده خانم المكآرا" را بازگو میکند . ضیاء الدین نخشبی داستان های طوطی را بعنوان و طوطی ناسه " برشته تحرير كشيده كه از قديمي ترين و بزرگترین آثار در زسینهٔ داستانسرایی مياشد . همجنين عبدالعزيز شمس بماني نوری بدستورسلطان فیروز شاه (م . ۹ ۷ ه) اثری از وراهیمیرا Vorahimira را تحت عنوان الرحمه براهي Barahi بفارسي منتقل مُمُوَّد . بعلاوه عبدالله بن صفى كه معاصر احمَّلُ ُ وَلَى بهمنى (م٨٣٨ه) بَوْدُه ، دامیز شکی بحث سیکند، بفارسی بر گرداند.

پس از تثبیت سلطنت گورکانیان در هند، اکبرشاه (۳۰۹-۹۰۱ ه) هم خود را متوجه نمود تا ادب هندی را در قالب فنا نا پذیر فارسی بریزد و بدستور و تشویق نامبرده آثار متعددی از سانسکریت بفارسی ترجمه گردید. فیضی (م م م م ۱۰۰ ه) "لیلاوتی" Lilavati مربوط

## ترجمهٔ آثار هندی بفارسی پرفسور دکتر سید امیر حسن عابدی

مبنای ارزیایی ادبیات یک کشور تنها بر آثار اصيل و نبوغ تخليقي استوار نیست ، بلکه در این خصوص بناحار باید استعداد سازش آن زبان و رسائی آن و استعمال واژههای بیگانه را هم در نظر بگیریم . نبوغ ایرانی در بوجود آوردن آثاری بزرگ مورد قبول جهانیان قرار گرفه و گویندگان و نویسندگان نیز توجه حهانیان را بخود جلب کرده اند . ولی تنها در این زمینه ٔ آثار اصیل نیست که نبوغ ایرانی جلوه گر شده ، در ترجمه نیز ایرانیان پیشرو بسیاری از ملل بوده اند ، چنانکه میدانیم پاره ای از آثار کلاسیک هند ، از آن سامان بایران برده و بقالب فارسی در آورده شده که بجای خود از آثار ادبی درجه اول بشمار سيرود .

درسدهٔ ششم میلادی برزویه نام پزشک ایرانی ، از درباریان خسرو انوشیروان ،

پادشاه ساسانی ( ۲ م - ۹ م م ) بهند مسافرت عود و به پنج تنترای ویشنو شارمان Panchtantra of Vishnusharman پیدا کرد. اول این اثر سانسکریت توسط خود برزویه بزبان پهلوی و سپس از آنزبان به زبانهای متعدد از جمله بفارسی برگردانده شده. از جمله کسانیکه بترجمه ٔ فارسی آن دست زدند ، رودکی (مه ۲ م ه) و نصرالله بن عبدالحميد منشى (٩٣٥ ه) و امير بهاء الدين احمد قانع ( ٥ ٥ ٩ ه ) وحسين واعظ كاشفي (م. ١ ٩ ه ) و ابوالفضل (۸ م ۹ - ۱ ، ۱ م) بوده اند . در سالهای اخیر ترجمه دیگر از همین اثر هندی توسط دانشمند محترم آقای دکتر ایندو شیکر Dr. Indu Shekhar بعمل آمده که بوسیله ٔ دانشگاه تهران بجاپ هم رسیده

یکی دیگر از همین ترجمههای با ارزش که بوسیله ٔ نگارندهٔ این سطور



ت و پذیرانی پیر ضامن نظامی از حضرت آقای سلطان حسین تابنده ''رضا علیشاه'' عارف عالیقدر و همراهان در محل نظام الدین ـ دهلی نو .



سپس امیر بمنصب پدر قائم شد. ولی آخر ترک خدمت پادشاه کرد و مرید حضرت سلطان المشایخ نظام الدین اولیاء قدس سره گشت. شیخ زیاده از حد شفقت بحال امیر مینمود و بخطاب ترک الله سرافرازش نمود و رباعی زیر در حق او بفرمود:

خسرو که بنظم و نثر مثلش کم خاست در سلک شهنشاهی خسرو راست این خسرو نیست زیرا که خدای ناصر خسرو نیست زیرا که خدای ناصر خسرو ماست امیر نیز این رباعی در وصف شیخ گفته.

حریم کعبه را ماند بتقدیم ملک کرده به سقفش آشیانه چو اندر سقفها گنجشک خانه

از تذکره حسینی صفحه ۱۱۲ .

تذکرة الشعرا تألیف دولتشاه بن بختی شاه سمرقندی (۱۳۱۸ هجری) ، در این تذکره مؤلف شعراء را به هفت درجه تقسیم میکند ، شعرائی نظیر فردوسی طوسی ، حکیم ناصر خسرو و استاد ابوالفرج را در ردیف یکم قرار میدهد و امیر خسرو را در درجه ٔ چهارم . در وصف امیر خسرو میگوید : (بقیه بر صفحه ۲۸)



ده تصود. از شحونامه و نسب ن

اکتفا نمود . و صنعت مذکور چنانست که شاعر لفظی در شعر درج نماید که آزرا دو معنی یا زیاده باشد و حضرت امیر در این بیت لفظی آورده که هفت معنی صحیح از آن بر سیآید:

ور پیلتن شاهی و بسیار است بارت برسریر زان مرنج ای ابرو باغ ار گویمت بسیار بار" در لفظ '' بار'' که آخر آسده است هفت معنی ظاهر میگردد ، اول ، تو پیلتنی ازآن مرنج اگرگویمت بسیار بار یعنی گرانباری وبار تو بسیار است. دوم ، تو شاهی ازآن مرنج اگر گویمت بسیار بار چه بار دادن پادشاهان عبارت از جلوس فرمودن است برسرير سلطنت و خود را بیخاص و عام نمودن . سوم، تو شاهی ازآن مرنج اگرگو يمت بسيار بار(نيكوكار) چه بار در لغت نیک کردار است. چهارم، تو شاهی از آن مرنج اگر گویمت بسیمار باریعنی بسیار بار تو را شاه گویم . پنجم، توابری از آن مرنج اگر گو یمت بسیار باریعنی بسیار بارنده . ششم توابری ازآن مرنج اگر گویمت بسیار بار یعنی بسیار ببار. هفتم ، ای باغ ازین مرنج که ترا گویم بسیار بار، ای بسیار میوه

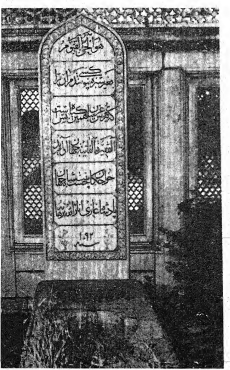
آورده و میوه دار و این بیت امیر را تا امروز هیچکس جواب نتوانست رسانید'' تذکره مرآة الخیال صفحه س

مؤلف '' تذكره حسيني '' ( تاريخ تألیف ۱۲۹۲ هجری ) دربارهٔ حضرت امير خسرو د هلوى اين الفاظ را ميآورد: "حضرت امير خسرو دهاوي قدس سره زبدهٔ کاملان روی زمین است و اصلش از هرات الاجين . امير سيف الدين محمود در فتنه چنگیز خان بهند آمده. در موضع پتیالی من توابع اکبرآباد اقامت کرد. دختر عمادالملک را که از امرای عصر بود در حباله نكاح در آورد . چون امير خسرو از او متولد شد در خرقه پيچيده پیش مجذوبی برد . نظر فقیر بر امیر جوان افتاد وگفت آوردی کسی را که دو قدم از خاقانی پیش خواهد رفت. پدرش در دهلی بخدمت تغلق شاه بدرجه ٔ امارت رسید و وقتی امیر هفت ساله بود پدر خود را از دست داد . امیر خسرو درآن دوره قصیدهای در مرثیه ٔ پدرگفت که مطلعش این است:

سیف از سرم گذشت و دل من دو نیم شد دریای خون روان شد و در یتیم ماند



قسمت داحلی آرامگاه حضرت امیر خسرو





آرامگاه جهان آرا ، دختر شاهجهان پادشاه ب

حضرت نظام الدین اولیاء بوده است که غزلی چنین با حال و پر شور و منقلب کننده سروده است:

جان ز تن بردی و جانانی هنوز

درد ها دادی و درمانی هنوز آشكارا سينه ام بشكافتي همچنان در سینه بنهانی هنوز ملک دل کردی خراب از تیغناز و اندرین ویرانه سلطانی هنوز هر دو عالم قیمت خود گفته ای؟ نرخ بالا كن كه ارزاني هنوز خون کس يارب نگيرد دامنت گرچه در خون نا پشیمانی هنوز من زگریه چون نمک بگداختم تو ز خنده شکرستانی هنوز جان ز بند کالبد آزاد کشت دل بگیسوی تو زندانی هنوز پیری و شا هد پرستی نا خوش است خسروا تاکی پریشانی هنوز

امیر خسرو از استادان مسلم شعر فارسی است و نزدیک به صد هزار شعر از او باتی مانده است و بزبان هندی نیز شعر گفته است و نخستین کسی است که

باین زبان شعر سروده است . در موسیقی نیز دست داشته است و از موسیقی دانان زبردست زمان خود بشمار رفته است .

تذکره نویسان شرح احوال امیرخسرو را به تفصیل ذکرکرده اندکه خلاصه بعضی از آنها در اینجا آورده میشود. تذکره و (مرآة الخیال "که از تذکره های معتبر شعرای فارسی است و در سال ۱۲۹۸ هجری برابر با ۱۸۳۸ میلادی توسط شیرعلی خان بن علی ایجدخان لودی تألیف یافته است درباره امیر خسرو می نویسد:

''حرف سرای اعجازفن و رنگ آمیز بهارستان سخن ، سر آمد ارباب دانشوری ، علامه ٔ دهر امیر خسرو دهلوی ''

پس از ذکر شرح زندگی او می نویسد:

''تصانیف و اشعار فارسی اورا در تذکره ها

زیاده از چهار لک (چهار صد هزار) بیت

نوشته اند و آنچه در علوم دیگر سرزده

متجاوز التقریر و التحریر است و شهرت عام

دارد و لهذا به یک بیت از آن عارف

حقیقی که در صفت ابهام ذی الوجوه واقع

شده و عجب تر از آن کسی نگفته است ،

گذشته از این پنج مثنوی خوسه ، پنج مثنوی دیگر بشرح زیر سروده است:

۱- قران السعدین بر وزن مخزن الاسرار در شرح ملاقات معز الدین کیقباد و برادرش ناصر الدین بغرا خان پادشاه بنگاله در ۸۸۸۰.

-- مشنوی نه سهمر، به نه وزن مختلف. -- مشنوی مفتاح الفتوح بوزن خسرو و شیرین . در شرح فتوح جلال الدین فیروزشاه از ۲۸۹ تا ۲۹۰ .

م منظومه خضر حان و دولرانی یا عشقیه در شرح معاشقات خضر خان و معشوقه ٔ هندوی او.

تغلق نامه درفتوح غياث الدين تغلق شاه .

گذشته از این پانزده کتاب ، سه کتاب از او به نثر مانده است که با شاء بسیار فصیح و روان نوشته شده و از شاهکارهای نثر فارسی در این دوره است بدین شرح:

۱- خزاین الفتوح درتاریخ سلطان علاء الدین محمد خلجی (ه ۹ ۲ - ۵ ۷۱۰)

۷- رسائل الاعجاز یا اعجاز خسروی که کتاب بزرگی است شامل قواعد انشاء زبان فارسی.

سـ افضل الفوايدشا مل ملفوظات نظام الدين
 اولياء

اما بالا ترین و عالی ترین خصیصه امیرخسرو انسانی بودن اوست . این مرد انسانی لطیف طبح و فروتن و منصف پوده است تا آنجا که گاه از خودسخت انتقاد میکند و میفرماید .

وصف بر آنگونه فرو رانده ام کز غرض قصه فرو مانده ام عیب چنان نیست که پنههته ام

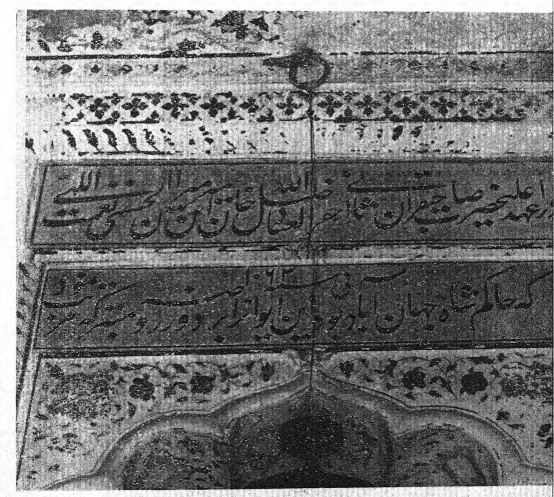
کانچه بگویند همه گفته ام عیب یکی نیست که جویند باز چون همه عیب است چه گویندباز

وگاه از روی کمال آنصاف نسبت بخود قضاوت کردهٔ و فتوی داده اشت چنانکه میگوید:

"من در حقیقت استاد نیستم زیرا مخترع سبک و روش خاصی نبوده ام و بعلاوه کلامم از لغزش خالی نیست." فقط در عالم سیرو سلوک و مقام درویشی و بی نیازی ، آدمی باین درجه از فروتنی و انصاف سیرسد و این کمال را درک میکند . در امیر خسرو هم پیدایش این خصیصه از برکت وجود فیاض

61103





تصویر کیتبه های منقوش برسر در آرامگاه حضرت خواجه نظامالدین اولیاء محبوب الهی

او در کودکی تحت تعلیم قرارگرفت و خط فارسی را خوب مینوشت و در نوشتن خطوط شکسته و نستعلیق استاد بود. در اقسام مختلف شعر مانند قصیده و غزل و مثنوی مهارت کامل داشت. شاهکارهای او بیشتر غزلیات عارفانه است که الفاظ رقیق و معانی دقیق را با فکر تصوف آمیخته است. بهمین علت است که در هند مقامی نزدیک بمقام محبوب الهی حضرت خواجه نظام اندین اولیاء دارد. در غزل امیر خسرو سبک و روش سعدی شیرازی را اختیار کرده و از او پیروی تموده است. اینست تمونه ای او پیروی تموده است. اینست تمونه ای

ابر سی بارد و سن سیشوم از یار جدا چون کنم دل بچنین روز زدلدار جدا ابر باران و سن و یار ستاده بوداع من جدا گریه کنان ، ابر جدا ، یار جدا سبز، نو خیز و هوا خرم و بستان سرسبز بلبل روی سیه مانده زگازار جدا ای مرا در ته هرموی ززنفت بندی چه کنی بند ز بندم همه یکبار جدا دیده از بهر توخونبار شدای مردم چشم مردمی کن مشو از دیدهٔ خونبار جدا

نعمت دیده نخواهم که بماند پس از این مانده چون دیده از آن نعمت دیدار جدا دیده صد رخنه شد از بهر تو، خاکی زرهت زود برگیر و بکن رخنه ٔ دیدار جدا میدهم جان سرو از سن ، و گرت باو رنیست پیش از آن خواهی ، بستان و نگمدار جدا حسن تو دیر نهاید چو ز خسرو رفتی کل بسی دیر نماند چو شد از خار جدا دیوان غزلیات خود را به پنج کتار تقسیم کرده است:

1- تحفه الصغر ، شاسل اشعار آغاز عمر ب- وسط الحيوة ، شاسل اشعار اواسط عمر ب- غرة الكمال ، شاسل اشعار اواخر عمر بهيه نقيه ، شاسل اشعار پيرى.

هـ نهایت الکمالشامل اشعار پایان زند
 و خمسه نظامی را بدین ترتید
 استقبال کرده است:

۱- مطلع الانوار در برابر محزن الاسرار.
 ۲- شیرین و خسرو در برابر خسرو و شیر
 ۳- لیلی و مجنون که در سال ۹۹۸ بچایا
 رسانیده است .

م. آئینه سکندری در برابر اسکندر ناسه ه. هشت بهشت در برابر هفت پیکر

۷- محمد بن تغلق (۷۲۰ – ۷۰۲)
 بوده است .

امیر خسرو در ضمن اینکه از امیرزادگان دربار هند بود درمیان متصوفه مند نیز شهرت و اعتبار بسیار داشت. خواجه نظام الدین اولیاء که در ربیع الاول ۲۷۷ در سم هسالگی درگذشت از بزرگان مشایخ هند بود و درمیان مریدان متعدد خود بخسرو توجه خاصی داشت و وی گفته است: روز قیامت از هرکس خواهند پرسید که چه آوردی ؟ چون از من بپرسند خواهم گفت سوز سینه این ترک را آورده ام .

الهي، مرا بسوز سينه اين ترک ببخش. و نيز گفته است:

گر برای ترک ترکم اره بر تارک نهند ترک تارک گیرم و اسا نگیرم ترک ترک

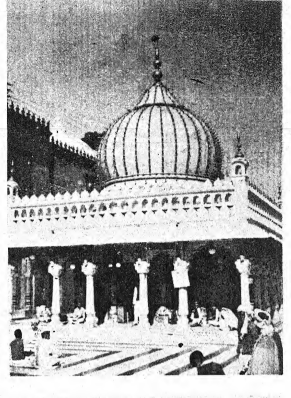
و می گفت: اگر در شرع شریف جایز می بود وصیت میکردم امیر خسرو را در قبر من دفن کنند تما هـر دو در یک جا باشیم . در موقع می گش خسرو در دهلی نبود و با سلطان محمد به

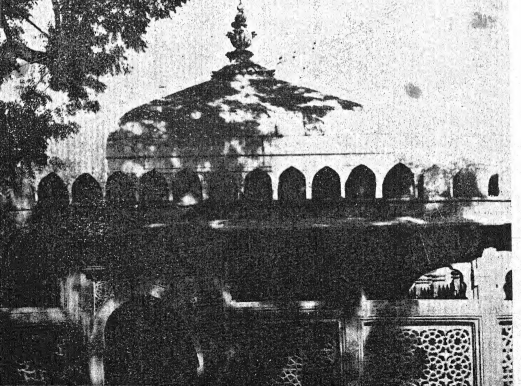
بنگاله رفته بود. خواجه نظام الدین اولیاء گفت: امیر خسرو پس از من نخواهد زیست و چون از جهان رفت پیکرش را در کنار من بخاک بسپارید که او صاحب اسرار من است و من بی او قدم به بهشت ننهم.

چون خبر می گ نظام الدین اولیاء بامیر خسرو رسید دیوانه وار نعرهای زد و بی اختیار بسوی دهلی روان شد و چون بسر خاکش رسید گفت: سبحان الله! آفتاب در زیر زمین و خسرو زنده ؟ این بگفت و بیهوش شد و تا شش ماه درگریه و زاری بسر برد تا از جهان رفت.

امیر خسرو دهلوی که معاصر سعدی بود بدون شک از بزرگترین شاعران فارسی زبان هند بوده است و وی را سعدی هندوستان لقب داده اند. امیر خسرو علاوه بر شعر در نثر نویسی نیز استاد بود و گروهی از دانشمندان هند شناس وی را پایه گذار زبان اردو می دانند. آنچه مسلم است این است که وی فارسی و هندی را خوب میدانست و در بعضی از اشعارش کلمات مشترک در دو زبان را بکار برده است.







# نام آوران

### امیر خسرو دهلوی شاعر پارسی گوی و طوطی هند

همه ساله بمناسبت سالروز تولد و در گذشت امیر خسرو دهلوی مراسمی در دهلی نو برگزار میشود و رایزنی فرهنگی سفارت شاهنشاهی ایران در آن شرکت مینماید. امسال نیز این مراسم برگزار گردید و بهمین مناسبت در اینجا بذکر شرح مختصری از زندگی امیر خسرو پرداخته شد.

\* \* \*

خسرو دهاوی در ادبیات بنام امیرخسرو معروفست. او پسر امیر سیف الدبن دهاوی از ترکان ساکن دهلی و لاچین و پدر سیف الدین از ترکان ختا بود که در دوران استیلای مغول بهند گریخته در دهلی ساکن شده بود . خسرو در در دهلی ساکن شده بود . خسرو در بهرش در دربار شمس الدین التتمش پادشاه بعروف ترق کرد و بامیر سیف الدین

محمود شمسی معروف گردید. وی در سال مره مهری در گذشت و خال خسرو تربیت اورا بعهده گرفت و از آغاز جوانی جزو خدمتگزاران پادشاهان دهلی شد و متوالیا در ملازمت و مصاحبت نزدیک به هفت سلطان وقت:

۱- محمد سلطان پسر غیاث الدین بلبن

۱- معزالدین کیقباد (۲۸۶ - ۲۸۹)

۱- معزالدین کیقباد (۲۸۶ - ۲۸۹)

۱- جلال الدین فیروزشاه خلجی

۱- ۱۹۰۳ - ۱۹۰۹

۱- ۱۹۰۳ - ۱۹۰۹

۱- قطب الدین مملکشاه اول

۱- ۱۹۰۹ - ۱۹۰۹

۱- غیاث الدین تغلق شاه اول

۱- ۱۹۰۹ - ۱۹۰۹)

و ترتیب یافتن مجالس قصیده و شعر ضیافتهائی نیز بمناسبت جشن مزبور در منازل صورت میگیرد و در آن سفرهٔ امیرالدؤمنین که شامل هفت نوع میوهٔ خشک و سبزیجات و یکنوع بیسکویت بنام سفید و تعنم مرغهای رنگزده میباشد سفید و تعنم مرغهای رنگزده میباشد گسترده میشود . مرغ سفید هر قدر هم که ناپیدا باشد فراهم میکنند زیرا که تهیه پلو با گوشت مرغ سفید را گوشت مرغ سفید را شگون نیک میدانند .

کلوچه نوروزی در بین مردم پیشاور محبوبیت خاصی دارد و حتی افراد غیر شیعه نیز بآن علاقه نیادی دارند. پس از ''فاتحه'' (نیاز) امیرالمؤسنین مردان و زنان شیعه در آن نواحی از خانه بیرون میروند و مدتی در باغها و حمنزارها بگردش میهردازند و کوشش

سيكنند برهنه پا بر سر سبزه و چمن قد بزنند و این عمل را "سبزه لگد کردن" مينامند . بدين ترتيب تمام ووز ر با خوشحالی و شادکاسی بسر میبرند عيد نوروز يكي از اعياد حالب م زنشینان غربی هند بشمار میرود . در ناحیهٔ پاراچنار در روز نورو زنان با تفنگ از خانه بیرون میروند و د من غزارها و لب رود خانه ها بشكا سیپردازند و مردها نیز در جاهای وسیه مبادرت به نمایش بازیهای مختلفی سیورزند , نا گفته نماند ایرانیان و زرتشتیان

ما دهته عادد ایرانیان و زرتشتیان مقیم شبه قاره که به تعداد قابل توجهی در نقاط مختلف آن سکونت دارند عید نوروز باستانی را با کلیه ترتیبات و میاسم آن که در ایران معمول است برگزار میکنند و جشن نوروز آنان با جشن نوروز ایرانیان درایران فرق ندارد.

رها سيسازند .

در تعدادی از خانواده ها سرسوم است که در موقع تحویل خورشید تمام افراد فامیل دورهم جمع میشوند در وسطشان کاسهای پر از آب روی سینی بزرگی قرار میگیرد . در آب عطر و گلمای محمدی و گلاب سیریزند و بزرگ خانواده وريا ذوالجلال و الاكرام يا مدبر الليل و النهار يا سلقب القلوب و الابصار حول حالنا الى احسن الحال " بر زبان می آورد و سایرین در خواندن این فقرات از او پیروی سیکند و این عمل ه ۳ بار تكرار ميشود و پس از خواندن او راد شخص مزبور درود گویان آب کاسه را بوسیلهٔ انگشتان دست بر روی همه افراد موحود مییاشد و بقیه آب را در گوشهای از حیاط میردرد و این تشریفات نزد همه علاقسندان به نوروز سرچشمه ین و سعادت محسوب میگردد.

شیعیان لکنهؤ در روزهای نوروز ابتکاری بخرج داده و آب رنگارنگ را بوسیله ٔ تلمیه عای کوچک و ظریف روی لباسهای

یکدیگر میهاشند و از این بازی چنان لذت مفرطی میبرند که گوئی مقصد حقیقی شان را یافته اند .

در خود لکمهنئو که یکی از مراکز مهم شیعیان هندوستان بشمار سیرفت هنوز هم اهتمام خاصی در مورد گرفتن جشن نوروز بکار برده میشود و جوش و جنب زایدالوصفی در بین شیعیان آن دیار در نوروز بچشم میخورد بطوری که جشن را باید از اعیاد بزرگدینی آن قلمداد نمود. وزیر محمد اشرف خان متخلص به اشرف

وزبر محمد اشرف خان متخلص به اشرف در آغاز اثر خود بنام "ارسغان گلگت" که بسال ۱۹۹۷ م در لاهور چاپ شد مینویسد که در نواحی گلگت در شمال کشمیر بدرگزاری جشن نوروز همراه یا بر نامه های آتش بازی و تیر اندازی و چوگان بازی میباشد .

برنامه های جشن نوروز در نواحی شمال غربی شبه قاره که از چندین حیث بایران نزدیکتر است بسیار جالب و توأم با جریانات خاصی سیباشد. در آنجا علاوه بر پوشیدن لباس نو و تبریک گفتن بیکدیگر پس از تحویل خورشید

کنند و وظایف نوروزی خود را بجا آورند نسبت به بزرگی نوروز و تاریخ اجتماعی آن بزبانهای مختلف اوراقها نوشته و حدمتها باین روز باستانی نموده اند ''.

در قسمت غربي شبه قاره هند جشن نوروز كه مصادف بأ ٢١ الى ٢٠ مارس ميباشد معمولاً سه روز بطول سي انجامد در خلال این مدت شیعیان اثنی عشری معتقدند به اينكه نوروز روز اعلام خلافت بلا فصل امير دؤمنان على عليه السلام است لباسهاى نو و پا کیزه در بر و بساط دعوت و شادی پین و سی کنند اوراد و اذکار و دعاهای مربوط و سایر آداب را در آن روز و در هنگام تحويل آفتاب به برج حمل که هرسال در تقویمهای اردو چاپ میشود بجای سیآورند و بیکدیگر این عید را تبریک میگویند نمازی که در روز نوروز وارد گردیده میخوانند در سنازل و جاهای اجتماع آنان چراغانی و تزئینات جالبی صورت میگیرد و در آن محافل قصیده خوانی برپا میشود. در اینگونه محافل قصایدی در منقبت مولای متقیان علی بن ابيطالب (ع )خوانده ميشود. سفره نوروز هم عده ای تهیه سینمایند که شامل هفت نوع

سبزی و هفت رقم میوههای هفت جنس از آجیل همراه تخم مرغ رنگارنگ و باد بزنهای دستی میباش عید نوروز در بین شیعیان شبه بدون مراسم دیگر آن که در ایران دارد مانند چهار شنبه سوری و خانه ته و سیزده بدر و امثال اینها بر میشود و بیشتر جنبهٔ دینی و مذ بخود گرفته است بهمین جهت آن بانیایش و عبادت و نماز و نیاز است اعتقاد عموم مردم در آنجا بـر اینہ که در لحظه ٔ تحویل خورشید در اج دعا باز و ادعیه قبول و مرادها بر آو میشود از اینرو هنگام تحویل آفت س اد خواهان دورهم گرد میآیند و مقابل چشمان همگی تنگهای پر از که سوراخ باریکی در ته آن وجود د بوسيله طنابي سيآويزند همه حاضر چشم بدان تنگه میدوزند و با نهاب اشتياق سنتظر فرار سيدن لحظه تحوب آفتاب مینشینند همینکه حس میک جريان قطرات آب از سوراخ كمي متوقف ، با شعف عجیبی ادعیه و مرادهائی آ در سینه محبوس نگاه میدارند با لبهای لرزا



ا برای رقص ' بهارات ناتیام ' بمناسبت جشن نوروز در ' کمانی هال ' توسط هنرمند مشهور خانم '' سونال مان سینگ ''



بحمد سپاس یگانه دادار و دست بخشش و بخشایش بر گشودند . اول بخان عظیم الشأن آصف خان خلعت گرانمایه و فیل خاصه با یراق و مادهٔ فیل با پوشش مخمل زربفت مرحمت نمود ، لشکر خان را بصاحب صوبگی کابل و مرحمت خلعت خاصه سر افراز فر مودند و فوجی آراسته از سادات بارهه و مغول و افغان از بندهای بادشاهی که عددشان با تعیناتیان کابل به پانزده هزار سوار میکشید بهمراهی او تعیین گشتند ..."

هییالدین اورنگزیب جانشین شاهجهان شد او مردی مقتصد و مسلمان متعصبی بود و در زمان حکومت وی برگزاری جشن نوروز از طرف دربار دهلی منسوخ گردید ولی پس از او بازهم سلاطین دهلی این جشن را برگزار میکردند و حتی آخرین پادشاه بابری بنام بهادرشاه ظفر که بدست انگلیسیها حکومتش فقط بنلعه دهلی عدود شده بود در انعقاد بشن نوروز اهتمام خاصی داشت و این موضوع از بعضی از قصاید اردوی شیخ ابراهیم ذوق بخوبی پیداست.

در نتیجه ٔ اهمیت فراوانی که قرنها از طرف پادشاهان و امرا و درباریان مسلمان در هندوستان به نوروز داده میشد آن در زندگی عموم مردم مسلمان آن سرزمین نفوذ قابل ملاحظه ای پیدا کرد و دربین تودهٔ مردم علاقه ٔ خاصی نسبت بجشن نوروز بوجود آمد بویژه شیعیان آن دیارها که در عقاید دینی تابع علمای ایران بوده بحکم بستگی های دینی و ملی با اهالی این کشور هم سرام و همگام اندگرفتن عید نوروز را جزو فرائض مذهبی و سنن ملي محسوب داشته اند مرحوم علامه محمد حسن نجفی در مقاله نهم خود که در مورد نوروز نگاشته و بسال ۲۰۹۹ ه در بمبئي چاپ گرديده است مينويسد:

"اقوام مختلفه شیعه اثنی عشری امروزه از ایرانی و عرب و ترک و هندی و سندی و تبتی و کشمیری وغیره نوروز شناس اند و همه آنان بایک عاطفه دینی آن روز بزرگ را گرامی دارند و آثار نوروزی و وظایف مذهبی را در آن بجا آورند. شیعیان هندوستان نیز نوروز را گرامی دارند و آن عید را بزرگ شمارند و خصوصاً در لکهنئو وغیره خوشتودیها

محمد صالح کنبوه لاهوری در تألیفش " عمل صالح " چاپ کاکته جلد اول صفحه س/ ۲۸۲ زیر عنوان سر آغاز نوروز و سر سال اول جلوس مبارک (شاهجهان) مطالب زیر را نگاشته است:

<sup>رو</sup> سرمایه ده انوار ذرات کائنات و پیرایه بخش حیات اموات عالم نبات نه گهری و سی و شش دقیقه از روز دوشنبه سیزدهم رجب سنه هزار و سی و هفت هجرى سيرى گشته تشريف تحويل اشرف از كاشانه موت بطرف خانه ممل مبذول داشته بجهت ادای مراسم شادی و مباركباد سال اول جلوس اقدس خود بنفس نفیس همت بر اهتمام آذین جشن نوروزی گماشت و بام و در هفت کشور را در پرند زربافت نورگرفته آرایش فضای باغ و بستان و تزیئن صفحه زمین و زمان را به سبزکاری قوای نامیه تفویض بمود. حسب الأمر قرة العين نير اعظم چشم و چراغ دودمان صاحبقران معظم صحن خاص و عام دارالخلافه اكبر آباد از آذین جشن نوروزی سرمایه آرایش روزگار و پیرایش تزیین لیل و نهار آمد و بارگاه دلبادل که همانا نسخه فلک اطلس

است و بسعی و تلاش سه هزار فراش چابکدست ترفع آن با ضم هزار گونه جرثقیل و نصب صد منصوبه و حیل دست بهم میدهد بر پای شد . و در سایه ٔ آن خرگاههای عالی که مشبکهای سیم ناب در شبکهای آن بجای حوب بکار رفته بود ایستاده کرده آنرا به پوششهای مخمل زربفت و زردوزی آراستند . و جا بجا چتر های مرصع بجواهر گرانمایه و سزبن به سلسله های لآلی آبدار و علاقه های در شاهوار بر افراخته روکش قیه ٔ فلک ثوابت و مرسله مجرهٔ خوشهای عقد ثریا و نشره ساختند و چندین جا تخت های مرصع و سریرهای زرین گذاشته زمین بارگاه فلک اشتباه را به بساطهای مصور و رنگارنگ روپوش نموده غيرت نـگارخانه حين گردانیدند . در و دیوار انجمن همایون را بانواع اقمشه مر دیار پیراسته نمودار بارگاه بوقلمون بروی کار آوردند ـ خدیو عالم درین روز سعادت اندوز که عید امید روزگار بود مانند خورشید جمان آرا از مشرق جمرو که والا (دریچه ای در دیوار قلعه که پادشاه در آن جهت دیدار عموم مردم می نشست طلوع عموده زبان

انداخت و طنطنه دعای اصحاب عمایم و استحقاق و زمزمه ٔ ثنای سخنطرازان نظم و نثر ولوله در چرخ برین ، دراری برج دولت در درج حشمت چار پادشاهزاده والاگوهر كه چار عنصر شخص دولت اند و اركان اربعه كعبه سلطنت در جار گوشه تخت سلیمانی با فر سلطانی قرار گرفتند و در پای سریر خلافت سرآمد اركان مملكت سر دفتر اعيان دولت يمين الدوله آصف خان استاده سر اعتبار بر افراخت و دیگر ارکان دولت و اعیان سلطنت و سایر ارباب سناصب در خور نسبت و منزلت ایستادند و مجمع مفاخر و معالى يمين الدوله بنوازشهاى ملوكانه استياز يافت و عنايت خلعت زرين و انعام فیل گزین چندوله نام با براق طلا و ماده فیل ضمیمه دیگر عواطف گردید ... "

مؤلف پادشاهناسه برگزاری همه ساله جشن نوروز را در دربار شاهجهان در کتابش شرح داده و مطالب طولانی در این مورد مرقوم داشته است . مطابق نگارش او درهشتمینسال جلوس شاهجهان

که برابر باسال ۲۰۰۰ ه بود عی مصادف با نوروزگردید و در آن بمنتهی درجه تزیین گشت، خیمه زربفت و مخمل در مقابل دیوان عا دیوان خاص در قلعه ٔ دهلی زدند در أنها يك خيمه بوسيله صنعتكاران الح با هزينه ٔ صد هزار روپيه تهه و نه گردید، ستونهای خیمه را با طلا و ساختند فرش هم کاره ی طلائی داشت نزدیکی تختگه شاسیانه زرنگاری بود در آن سروارید های قیمتی آویخته بو ستونهای شاسیانه همطلانی بودند چتر مر که در آن دیده سیشد غلاف مروارید داشت درو دیوارها با نفره باف گجرا زربفت عراقی ، دیبای روسی و چینی پرده های فرنگی مزین بودند و در یا اینها تخت طاووس گذاشته شده ب تفصیلات زیادی دربارهٔ این جشن نور که باعیدفطر همراه بود درکتاب مزد داده شده است و ازین نگارشات بخو پیداست که جشن نوروز در زمان شاهجها با شکوه و عظمت خاصی بر گز میشده است .

و خاطرها باخرس در ساخته باهتمام پیشکاران کارگاه دولت و کارگزاران كارخانه ٔ سلطنت در صحن دولتخانه ٔ خاص و عام سایه بانی موسوم به دل بادل که مانند عرش بلند مکان است و چون آسمان فراخ داسان بر افراحته سهمری دیگر بر روی چرخ برین کشیدند و درته آن اسپکی از مخمل زر بفت و بر دور آن شامیانه ها هم ازاین جنس به ستونهای طلا و نقره بریا کردند و فرشهای رنگا رنگ و بساطهای گوناگون گسترده درو ديوار دولتخاله خاصوعام را بمخمل زربفت پردههای فرنگی و دیباهای روسی و چینی و زر بفت های گجراتی و ایرانی آرایش دادند مجلسی روی کار آمدکه عقل دشوار پسندان جهان گردرا بحيرت نداخت.

زده خیمه های بربشم طناب در و فرش زربفت بیش از حساب

همه پرده ها دیبه شوشتری همه فرشهه سندس وعبقری

چنان نقشها کرده بروی نگار که نقاش چین گشته زو شرمسار

خديو عالم ، خداوند بني آدم ، طراز كسوت جهانباني مظهر رحمت يزداني كه پیش همت خورشید آثارش گنج شایگان مانند احجار بي مقدار است و دفاين معادن و خزاین بحار چون خاک و آب بیاعتبار بر اورنگ جهانبانی که سدرهٔ آمال و اسانی است و طوبای افضال و کامرانی با فر آسماني وشأن سليماني حلوس ميمنت مأنوس فرسوده بر روی زمانیان اسباب نشاط و ابواب انبساط آماده و گشاده گردانیدند، نسايم عدل دماغ روزگار عطر آمود گردانید و روایح بذل مشام زمانه بخوراند و دو آفتاب بر و نوال کوه و صحرا را منور ساخت و ابر احسان و افضال خارستان و گلستان را تازهتر .

سریر مملکت اکنون کند سر افرازی
که سایه بر سرش افکنده خسر وغازی
فلک کلاه غرور این زمان نهد از سر
که هست افسر شه بر سر سرافرازی
خطاب خسرو انجم کنون بگردانند
که مصلحت نبود خسروی با نبازی
غریو کوس و کرنا و صدای نفیر و
وسرنا آوای مسرت د زمان و زمین

از رسیدن کوکبه شاه رنگین کلاه گل اشجار پژمرده خلعت خرمی و شادابی پوشید و روزگار خزان دیده چمن مهرگان رسیده بر زمردین بساط سبزه بادهٔ شکفتگی و سیرابی درکشید بلبل نغمهسرا بلحن باربدی غمزدگان خزان را نشاط تازه بخشید و صلصل جادونوا بصوت زهروی افسردگان مهرگان را انبساط بیاندازه. ابر گوهر بار سایبان فیض بر روی صحن ابر گوهر بار سایبان فیض بر روی صحن کشن بر افروخت . رعد خروشنده کوس عروسی گل بر بام فلک می نوازد یا صور رستخیز است که باحیای اموات نبات می پردازد .

روز دوشنبه دوازدهم رجب هزار و سیای و هفتم جلالی سرمایه نور و ضیای آسمانیان پیرایه فر و بهای زمینیان، جمشید زرین کلاه، خورشید عالم آرا کیخسرو آسمان گاه، آفتاب ظلمت زدارایات عدالت و اعتدال والویه شوکت و جلال بشرف خانه خویش بر افراشت، باد سبك پا بفراشی بساط عالم را رفت و روب تازه داد و ابر چابك دست بسقائی بسط زمین را داد و تاب بی اندازه روی کوه ها مون چون انکلیون بگونهای رنگ زنگ دنگارین شد

و رخسار باغ و راغ چون بوقلمون برنگه گوناگون نمودار بهشت برین ش روح پرور از ریاحین روح گستر عنب بد امن و آستین کشید و از بوی چون زلف یار وطبله عطار مشگ بی عنبر ریز گردید ، عرصه و زمین را سم عنبر ریز گردید ، عرصه و زمین را سم صحن بوستان از سبزه زمردین رنگ فیروزهٔ چرخ بربن انداخت . گل جلوه کو عشوه گران نقاب از رخ بر انداخت بلبل شیدا کشانه دل را از من شکیبائی بهرداخت .

### ( نظم )

جمان شد تازه از باد بمهاران زسین را آبرو افزود باران خور و خرم نهاد خرمی دوست بگلمها بر درید از خرمی پوست کل از کل تخت کاووسی بر آورد بنفشه پر طاووسی بر آورد زهر شاخ شکفته نو بمهاری گرفته هر گلی بر کف نشاری

در این اوقات فرخنده سمات که

اعتدال هوا دلها از غم وا پرداخته بو

بالاخانه میآمدند و فیلان و اسبان و شتران و نظامیان از مقابل آنها با نشان دادن هنرهای خویش میگذشتند در دنبال آنها مصنوعات صنعتکاران بنمایش گذارده میشد. در آخر از طرف نور جهان مردم در نواحی مختلف شهر اطعام میشدند (سید محمد علی اشهری در کتاب "و نور جهان بیگم کی سوانح عمری " به اردو نوشته مطالب جالبی پیرامون برگزاری جشن نوروز بوسیله نور جهان بیان داشته است).

شاهجهان پسر جهانگیر باذوق ترین شخصی در بین تمام افراد خانوادهٔ سلاطین بابری بشمار میرود او همان کسی است که زیبا ترین ساختمان جهان تاجمیل را از خود بیادگار گذاشت و ابنیه متعدد باعظمت تاریخی چون مسجدجامع دهلی و قلعه دهلی وغیره را ساخت .

برگزاری جشن نوروز در دربار چنین شاهنشاه باذوقی با ابهت و شکوه بیشتری صورت میگرفت:

شاهجهان در سال مه، ۱ هـ برای حلوس بر تخت معروف بنام تختطاووس که باخرج ۱۰ میلیون روپیه آنوقت

ساخته شده بود روز نوروز را انتخاب کرد. شعرای دربار در آن روز قصایدی نوشتند ابوطالب حکیم نیز قصیدهای سرود و هموزن خود پول گرفت و آن . . ه ه روپیه شد. عمد جان قدسی در سال ۲۰۱۹ ه در جشن نوروز قصیدهای گفت و شاهجهان آنرا خیلی پسندید و امر کرد تا هفت باردهانش را باجواهرات پر کنند . محمدجان قدسی در سال ۲۰۰۱ ه در جشن نوروز قصیده ای گفت و از طرف شاهجهان باو هموزنش پول بخشیده شد . در جشن نوروز شاهجهان تا شاهجهان قصیده ای گفت و از طرف شاهجهان باو شاهجهان قصیده ای گفت و مانند قدسی شاهجهان قصیده ای گفت و مانند قدسی و حکیم هموزن خود پول گرفت که جمعاً شاهجهان قصیده ای گفت و مانند قدسی و حکیم هموزن خود پول گرفت که جمعاً

ملاعبدالحمیدلاهوری مؤلب بادشاهنامه (جلد اول صفحه ۱۸۰ چاپ کا کته) اولین جشن نوروز در زمان سلطنت شاهجهان را زیر عنوان جشن مسرت افزای نوروز عالم آرا خنین بیان نموده است:

رر . . . دید به قدوم بهجت لزوم نوروز جهان افروز جهانان را نوید عشرت جدید رسانید و طنطنه مقدم فیض توأم بهارنشاط آثار زمانیان را مژدهٔ عیش جاوید

از مواضع پرگنه باری بوده باشد مجلس نوروز ترتیب داده به سنت پدر بزرگوارم بر تخت جلوس نمودم صباح آنکه روز نوروز عالم افروز بود مطابق غرة فروردين ماه سنه پنجم جلوس در همین مقام بار عام داده جميع اس اء و بنده هاى درگه به سعادت كورنش تسليم مباركباد سرفراز گشته پیش کشی بعضی امراء از نظر گذشت. خان اعظم يكدانه مرواريدكه بجمار هزار روپیه قیمت شده بود گذرانید و پسران صدر جهان بیست و هشت دست جانور شکاری از ساز و جره و دیگر تحف بنظر گذرانیده ، مهابت خان دو صندوقیچه کار فرنگ که اطراف آنرا بتخته های بلور ترنیب داده بودند چنانچه هرچه در درون آنها نهاده میشد از بیرون بنوعی مینمود که گویا هیچ مالی نیست پیشکش نموده، کشور خان بیست و دو زنجیر فیل از نر و ماده پیشکش گذرانید ، روز دیگر نوروز بقصد شکار شیر سوار شدم سه شیر دو در و یکی ماده شکار شد..."

مراسم با شکوه جشن نوروزی را که در یازدهمین سال جلوس جهانگیر برگزار

شد وی در توزک خود با تفصیلات زیاد بیان داشته و جریان هر روزی از نوز روز جشن را نگاشته است:

نورجهان ملکه نورالدین جهانگیر ایرانی بود جشن نوروز را در قصر خر با اهتمام وصف نا پذیری برگزار سیکر سنجمین دربار رنگی را که بنوروز هرسا مربوط بود با و سیگفتند و او مقرر سیداشد دیوارهای منزلش را بهمان رنگ نقاشر کنند . رنگ فرشها و پرده ها و لباس تمام بیگمات و کنیزها نیز بهمان رنگ مطابقت داشت .

پوشش فیلان و اسبان و شتران جانوران اهلی دیگر نیز بهمان رنگ بور حتی مخمل و اطلس هم که در تزئینات در و دیوار کاخهای زنان قصر بکار برد میشدهمان رنگ مخصوص سال را داشت در یک موقع خاصی جهانگیر در قصر وارد میشد و همراه نورجهان در شه نشینی جلوس میکرد، در آنوقت از نقار خانه صدای شهنائی و نوبت بلند میشد فقرا دم در قصر جمع میشدند و بآنها صدقه داده میشد.



اهداء دسته کل از طرف جناب آنای وحید مازندرانی سفیر شاهنشاهی ایران به خانم ' سونال مان سینگ '



حضرت نیر اعظم از برج حوت بخانه شرف و خوشحالي خود كه به برج حمل باشد انتقال فرمود ، جون اولين نوروز از جلوس همایون بود فرسودم که ایوان های دولتخانه أخاص و عام بدستور زمان والد بزرگوارم در اقمشه گرفته آئینی در غایت زیب و زینت بستند و از روز اول نوروز تا نوزدهم درجه حمل که روز شرف است خلایق داد عیش و کامرانی دادند. اهل ساز و نغمه از هرطایفه و هر جماعت بودند لولیان رقاص و دلبران هند که با كرشمه دل از فرشته سي ربودند هنگامه مجلس را گرم داشتند فرمودم هرکس از مكيفات و مغيرات آنجه ميخواسته باشد بخورد و سنع و مانعی نباشد .

ساقی بنور باده بر افروز جام با مطرب بگوکه کار جهان شد بگام ما

در ایام پدرم در این هفته هژده روزه مقرر بود که هر روز یکی از اس ای کلان مجلس آراسته پیشکش های نادر از اقسام جواهر و مرصع آلات و اقمشه نفیسه و فیلان و اسبان سامان مموده آن حضرت را تکایف آمدن بمجالس خود می ممود و

ایشان بنا بر سرفرازی بندگان خود بد مجلس قدم رنجه داشته حاضر میشدن پیشکشها را ملاحظه فرموده آیچه خو می آمد برداشته تتمه را بصاحب مج می بخشیدند چون خاطر مایل رفاه و آسودگی سپاهی و رعیت بود در ابن س پیشکشها را معاف فرمودم مگر قلیل چندی نزدیکان بنابر رعایت خاطر آ درجه قبول یافت. در همین روز بسیاری از بندگن بزیادتی منصب سرافرا یافتند . "

در ابتدای تمام بخشهای کتاب توز جهانگیری شرح نسبتاً مفصلی از انه جشن نوروز سال مربوط داده شده جریان آن تا نوزده روز برشته تحریر آمده است .

نمونه دیگری از نحوهٔ برگزاری جنا مزبور بزبان خود جهانگیر بیان سیداریه (جشن پنجمین نوروز) "روز یکش بیست و چهارم ذی حجه بعد از دو پا (ظهر) و سه گهری (گهری = ۲۰ دقیة حضرت نیراعظم به برج حمل که خا شرف و سعادت است تحویل نموده و ا ساعت فیض بخش در مقام پاک پهل

آئین اکبری (جلد اول آئین شمارهٔ ۲۲) مرقوم داشته برگزاری جشن نوروز در زمان اکبر - ۱۹ روز طول میکشید و در آن ایام بقدری زیاد بائین بندی و تزئینات و چراغانی میپرداختند که مردم با دیدن آن از قرط سسرت نعره میزدند در آغاز هر پهر نقاره ها بصدا در می آمدند . آواز خوانها و خنیا گران از هنر خویش مردم را محظوظ میساختند . تمام شبها جراغانی ادامه داشت و در روز قبل از جشن و در آخرین روز آن صدقه ها داده و هدیه ها رد و بدل میشد .

ابوالفضل باز هم در اکبر نامه ( ح س ص ۱۹ می نویسد که در جشن نوروزی که در بیست و هفتمین سال جلوس اکبرشاه برگزار شد از طرف دربار احکام تعمیر کاروانسراها و بیمارستانها صادر گردید ، شکار پرندگان کوچک و ازدواج دختران کمتر از دوازده سال قدغن شد . سزای می گ برای کسی بدون حکم شاهی منوع گردید و انجام کارهای عام المنفعه نیاد در نظر گرفته شد .

شاهنشا، نورالدین جهانگیر پسر اکبرشاه مطالب بسیار جالبی دربارهٔ

برگزاری جشن نوروز که در هر سال در دربار او صورت سیگرفت در تألیف ذیقیمت فارسی خود بنام '' توزک جمهانگیری '' مرقوم داشته است.

او که در لاهور بخاک سپرده شد ۲۲ سال (از ۲۰۰۰ الی ۲۰۲۰ ه) بر قلمرو وسیع هند حکمران بود و در ظرف کمام این مدت مانند زمان پدرش هر سال از اول فروردین ساه تا هیجدهم آن برج جشن نوروز ادامه میداشت و روز نوزدهم با برگزاری "جشن شرف" پایان می پذیرفت.

توزک جهانگیری بمنامبت مدت سلطنت جهانگیر به ۲۲ بخش تقسیم شده است و هر بخش که جشن نوروز نام دارد و حاوی وقایع مهم سال مربوط میباشد باشرح جریان انعقاد جشن نوروز و جشن شرف آغاز میگردد ، بطور نمونه در اینجا عبارتی از بخش اول آن بعنوان "جشن اولین نوروز" بمنظور فراهمی اطلاعات پیرامون برگزاری جشن مزبور در دربار مشار"الیه نقل میشود.

" شب سه شنبه یازد هم ذیقعدهٔ هزار و چهارده صبح که محل فیضان نور است

ولآلی در آن نهاده رشک فردوس برین ساختند."

صفهٔ نه طاق بیاراستند پردهٔ زربفت فلک ساختند تخت زدند و تنق آویختند عرش دگر بر زسن انگیحتند

مدت هیجده روز این منازل داگشا آراسته بود شبها به فانوسهای رنگی می آراستند و بندگان حضرت هر روز و شب یکبار، دوبار تشریف فرسوده صحبت میداشتند و اهل نغمه فارس و هندوی در ملازست میبودند. بهر یک از اس ا و اهل خدمت عنایت خسروانه بظهور میر سید. و بازار شهر فتحوور و آگره را آئین بندی می نمودند و خلایق اطراف و جوانب بتفریح و تماشای این جشن و جوانب بتفریح و تماشای این جشن می آمدند و در هفتهای یکروز حکم عموم میشد و دیگر ایام اس ا و مقربان و مردم میشد و دیگر ایام اس ا و مقربان و مردم اعیان آمد و شد میداشتند.

"حضرت در روز نو روز بر تخت سلطنت جلوس فرسودند و امرا و ارباب دولت صفها زده بترتیب مرتبه و حالت

ایستادند و روز شرف که آخرین نوروز است نیز همین دستور محلس ترتیب یافت و جمیع اصاع به پادشاهی مباهی گشتند بعضی بعا اسب و خلعت و بعضی به زیادتی : و بعضی بزیادتی نوکر و جمعی ب جاگیر و هیچکس نماندکه در این ه روز مورد ساحم خسروانه نشده و اسرای کبار پیشکش های لایق گذرا و درین هیجده روز حضرت در دیوار از اسای کبار تشریف آورده ه میداشتند و در آنروز لوازم سهمانی و ه را آنکس متکفل سی بود و پیشکش از يارجه مندوستان و خراسان و و مرواريد و لعل و يا قوت و طلا و اسبان عربی و عراقی و پیلان کو و قطارهای شتر نر و ساده و اشتران بردعی سیگذرانیدند، و در ایام شاهم خان جلایر از صوبه نظاله و بهكوان داس از لاهور آمده بشرف بوسی مشرف گشتند و چنین مقرر ش در هر سال درایام نوروز مجلس نو بطریقی که مذکور شد منعقد شده با مطابق بيان ابوالفضل علامي

بواطن محزونه اخوان زسان و ابنای روزگار گشوده انواع برو احسان تموده اند . بنابر آن بعضی جشن های عالی که تفصیل آن از ذیل این منشور فایض النور بوضوح خواهد پیوست و از چندین هزار سال در بلاد مشهور و معروف است ، رسماً در این هزار سال معمول سلاطين عدالت گستر و حكماى حقايق آئین بوده است و در این زمان بواسطه ا بعضى امور از شيوع افتاده بود بجهت ابتغنى مرضيات المهي و اقتفاى آثار قد ما آن ایام مسرت فرجام رایج ساختیم باید که در جمیع ممالک محروسه از اسصار و بلاد و قرى بروجه اتم و طريق احسن رایج گردانند و در این معنی کمال اهتمام مبذول داشته دقيقهاى نامرعى نگذارند . تفصیل اعیاد نو روز:

۱' ۱۹ فرور دین ماه الهی
۱۰ اردیمهشت الهی
۱۰ خرداد ماه الهی
۱۰ تیر ماه الهی
۱۰ امرداد ماه الهی
۱۰ مهریور ماه الهی

. , آبان ماه المهي و آذر ماه المهي

هشتم و پانزدهم و بیست و سوم دیماه المهی ، دوم بهمن ماه المهی ، و پنجم اسفند ماه المهی ، ،

خواجه نظام الدین احمد بن محمد مقیم هروی در طبقات اکبری (چاپ انجمن آسیائی بنگال کلکته جلد دوم صحفه ه/۳۳) در ذکر وقایع سال بیست و هشتم الهی برگزاری جشن نوروز را در دربار اکبری چنین تعریف کرده است:

"ابتدای این سال روز سه شنبه بیست و هفتم صفر سنه احدی و تسعین و تسعماة بود ، در نوروز اسال دیوار ستون ایوانها و دولتخانه عام و دولتخانه اخاص را باس تقسیم نموده و در قماشها و پردههای مصور گرفته کمال زینت داده بنوعی آراستند که نظار گیان را از سشاهدهٔ آن ، حیرت بر حیرت بر حیرت بر حیرت بیشامیانه ها زری دوزی و زربفت و غیره بشامیانه ها زری دوزی و زربفت و غیره ترتیب داده تخت از طلا و مرصع بیاقوت

چتر ز هر سو به فلک سرکشید ابر سر از شرم به چادر کشید پنج طرف چتر چو مهر سپهر شش جهت آراسته زان پنج مهر همچو گل و سنبل و سوری و بید لعل و سیه گلگزو سبز و سپید'' در دنباله این چترهای همه رنگ علیحده علیحده توصیف شده و در دوازده صفحهٔ این مشنوی بیان کیفیت برگزاری جشن ادامه دارد و از همهٔ این مطالب عظمت این جشن بخوبی این مطالب عظمت این جشن بخوبی آشکار است.

شعر زیر از بابر مؤسس سلطنت گورکانی در هندوستان و گویندهٔ علاقه' او به نو روز است .

نوروز و نو بهاری و دلدادگیخوش است بابر بعیش کوش که عالم دوباره نیست

بگواهی آثار مورخین نامدار دورهٔ سلطنت جلال الدین اکبر مانند شیخ ابوالفضل صاحب اکبر نامه و آئین اکبری و مدلا عبدالقادر بدایدونی صاحب منتخب التواریخ و امثال این ها جشن نو روز در دربار سلاطین مغول بابری کمال

اهمیت را داشت و با نهایت علاق با شکوه زایدالوصفی برگزار میشد ، با صاحب اکبرنامه (جلد ۲ ص ۲۰۰۰ کلکته) اکبرشاه که بسال ۴۹۶ تقویم اسلامی را منسوخ و تن خورشیدی ایرانیان را بجای آن ر داده بود جشنهای پارسیان را بشسور زیر در قامرو پهناورش ساخت:

"چون دانشوران ملل و نحل بجر شکرگزاری و سپاسداری از شمور و سروزی چند را بمناسبت فلکی و مرابع خوشحالی طوایف انام که باعث چند خیرات و مبرات است اختیار فرموده اعنام نهاده اند و در آن ایام مسرت باساس سپاس را محکم ساخته در اد مراسم خضوع و خشوع بجناب کبریا المهی که خلاصه عبادات و زباطاعات است مساعی جمیله بتقدیم رسان غنی و فقیر و صغیر و کبیر بقدر قدر فایدهٔ تفضل و احسان گشاده ابو غشرت و کامرانی را بر خواطر مکروبه عشرت و کامرانی را بر خواطر مکروبه

چنانچه هیر سالیه در روز تیار از ساه تیر که نخستین روز است در موسم برسات هند این جشن فرخنده بائین پادشاهانه تزبین سیبابد و آنرا بهارسی عید تیرکان سیگویند و ملوک عجم نیز از عمد قدیم باز پیوسته این روز را عید گرفتندی. مجملاً بائین سعمود شاهزاده های والا قدر و امرای رفیع سقدار صراحی های مرصع بنوادر جواهر و سایر بندها ، صراحی های سینا کار و زرین و سیمین از گلاب ناب سرشار ساخته گذرانیدند..."

در البادشاهنامه " تألیف عبدالحمید لاهوری چاپ کلکته جلد اول ص ۱۰۰ دربارهٔ این جشن چنین نوشته است: "روز دوشنبه سلخ شوال که روز تیر از ماه تیر بوده جشن عید گلابی انعقاد یافت پادشاه زاده های کامگار و یمین الدوله صراحی های مصع و دیگر توئینان نامدار صراحی های میناکار و زرین و سیمین پر ضراحی های میناکار و زرین و سیمین پر نظر مقدس گذرانیدند..."

جشن نو روز از آغاز سلطنت اسلامی در شبه قاره هند و در بین تمام اعیاد سلطنتی و جشنهای درباری اهمیت فراوانی کسب نمود و با اهتمام و احتشام خاصی برگزار میگردید امیر خسرو دهلوی در مثنوی ''قران السعدین'' انعقاد جشن نو روز را در زمان سلطنت معزالدین کیقباد (۱۸۸۹–۱۸۵۰ چنین شرح داده

''صفت موسم نو روز و طرب کردن شاه بزم دریا و کف دست چو ابر نیسان

رفت چو خورشید به برج حمل نور شرف کرد به گیتی عمل دور جهان روز نو از سر گرفت موسم نو روز جهان در گرفت شاه در آن روز هم از بامداد قصر فلک مرتبه را تاب داد کنگرهٔ قصر طرف بر طرف تا بحمل رفته شرف بر شرف مفهٔ نه طاق بیاراستند پردهٔ زر بفت فلک خواستند تخت زدند و تتق آویختند عرش دگر بر زمن انگیختند

طاووسان خوش سیما به رقص و داربائی میپردازند و درختان سبز قبا و شکوفه ها و گلمهای عطر زا جان و روان صاحبدلان را بوجد می آورند. ادبیات سانسکریت و زبانهای محلی آن دیارها مشحون از منظوماتیست که در باب چنین فصل کیف و نشاط و سرور و انبساط گفته شده است.

تقریباً در حدود اوایل فروردین که مصادف با ماه "چیت" هندوان است جشن "بسنت" در بین هندوان برگزار میشود و بابودن آن که در واقع مساوی هست با جشن بهار و نو روز جای برای جشن خارجی وجود نداشت.

فصل بهار ایرانی که در ادبیات فارسی هندوستان و زبان اردو داخل و با شعف و شور عجیبی توصیف شده کامار زائیدهٔ تقلید از شاعران ایرانی است و همچنین عید نو روز که قرنها در شبه قاره هند اهمیت بسزائی داشته و در بعضی از ممالک و نواحی هنوز هم برگزار سیشود، توسط ایرانیان به آن ممالک برده و در آن سرزمینها رواج داده سده است.

جشنهای سده و سهرگان از و سلاطین غزنوی که در لاهور حکر داشتند برگزار سیشد و جشنهای آب پا و نو روز در دربارهای سلاطین ده. پادشاهان تیموری با اهتمام فراواز عظمت خاصی برگزار سی گردید.

جشن آب پاشان که جشن تیر و عید گلابی نیز نامیده میشد تا ز اورنگ زیب در دربار دهلی ان مییافت و ذکر آن در ''عالمگیر نا، در صحفه ۲۲۳ بمیان آمده است.

نورالدین جهانگیر پادشاه هندو، در توزک خود در ضمن نهمین ، جلوس چنین مینویسد: "مجلس گلاب پ که از زمان قدیم به آب پاشی مشاست و از رسوم مقررهٔ پیشینیان ا منعقد گشت".

در کتاب ''عمل صالح'' موسوم ''شاهجهان نامه'' اثر محمد صالح گ لاهوری (جلد اول چاپ کلکته ص س در مورد انعقاد این جشن مطالب بچشم میخورد:

''از سوانح ایام ترتیب یافتن عیدگا است برسم معمود این دولتخانه ٔ جا

## جشن نوروز در شبه قارهٔ هند از دکتر حیدر شهر یار نقوی

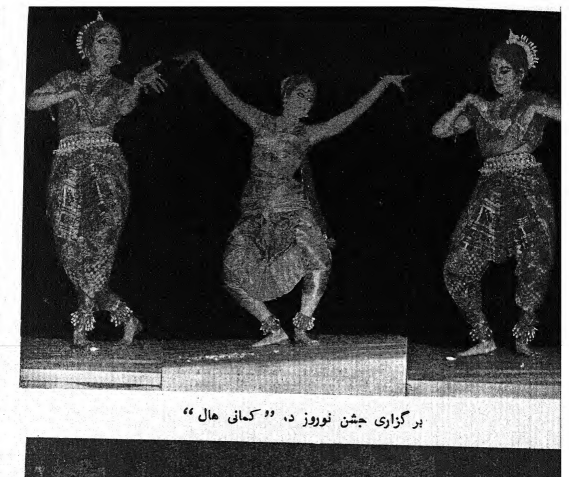
جشن نو روز که از اعیاد باستانی ایران و از نخستین دوران تاریخی مورد علاقه ٔ شاهان و همگان این مرزو بوم بوده است قاعدة الايد از قديم الايام در تمام سر زمینهای ضمیمه شده بآن و در بین کلیهٔ اقوام و سال خاور میانه که در ظرف قرون و اعصار با ایرانیان محشور و مر بوط بودند معمول و مرسوم شده باشد. بویژه در تاکسیلا و سایر شهرهای درهٔ سند که در اغلب ادوار تاریخی خود با ایران هم سر نوشت و جزو خاک این کشور محسوب بود، آشنائی مردم با جشن مزبور امرى بسيار طبيعي وعادى بنظر میرسد و با اینکه چنین ادعائی مستلزم تحقیقات دامنه داری در زمینهٔ فرهنگ قدیم در نواحی مذکور میباشد ولی از ظواهر امر چنین بر میآید که

چشن نو روز در شمال غرب شبه قاره ریشه بس کهنسال و سوابق درازی دارد . شبه قاره دارای سه قصل است: حارا ، گرمی ، برسات . یعنی زمستان ، تابستان و فصل باران . هركدام از اینها چهار ماه طول میکشد. در بین اینها فصل بهارکه در ایران پس از زمستان میآید وجود ندارد و بجای آن موسم برسات که در ادبیات فارسی بنام برشکال معروف است و بعد از تابستان می**آید** در هندوستان فصل سبزی و خرمی و شادایی است ، طبیعت در آنزمان در آنجا میشکفد هوای لطیف و ملایم میوزد ، چشمه سارها و آبشارها ، کوه و دمن را آذین بندی میکنند در صحرا و چمن زارها فرشهای زمردین گسترده میشود ، پرندگان خوش نوا چون کویل و پپیما به نغمه سرائی و



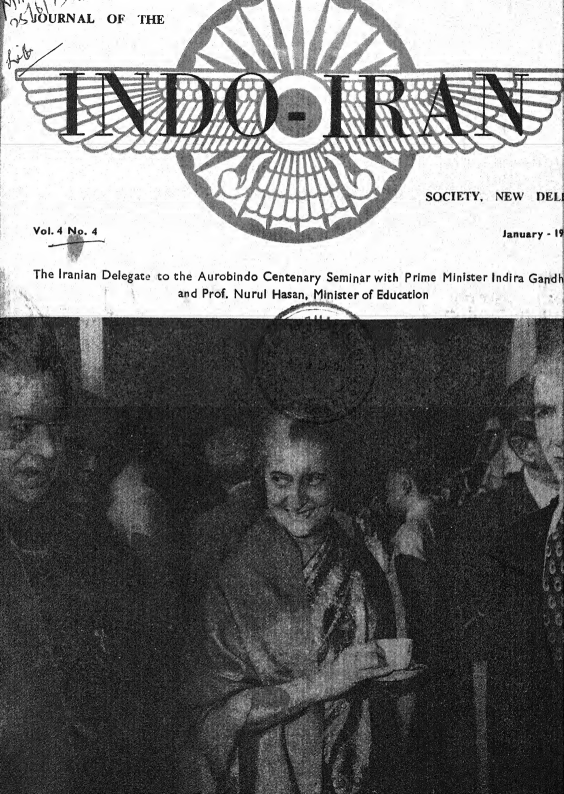
## تهنیت صبا به پیر میفروش

صبا به تهنیت پیر می فروش آسد که موسم طرب و عیش و ناز و نوش آمد هدوا مسیح نفس گشت و بداد نافه گشای درخت سبز شد و مرغ در خروش آمد قنور لاله چنان بر فروخت باد بهار که غنچه غرق عرق گشت و کل بجوش آمد بگوش هوش نیوش از من و بعشرت کوش که این سخن سحر از هاتفم بگوش آمد ز فکر تفرقه باز آی تا شوی مجموع بحكم آنكه چوشد اهدرمن سروش ز مرغ صبح ندانم که سوسن آزاد چه گوش کرد که با ده زبان خموش آمد چه جای صحبت نامحرمست مجلس انس سر پیاله بپوشان که خرقه پوش آمد ز خانقاه بمیخانه میرود مافظ مگر ز مستی زهد ریا بهوش آمد











## Quarterly Journal of INDO-IRAN Society, New Delhi.

## HIND-O-IRAN CONTENTS

| SH SECTION PA                                        | AGE | مفحه                                                         | قسمت فارسى                              |
|------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| e to H.E. The Ambassador for Iran                    | 2   |                                                              | بزرگداشت دهمین سال رستا خیز ایران       |
| do and the Problem of Human                          |     | ٧٣                                                           | گرد آوری – هئیت تحریریه                 |
| Dr. S.M.R. Jalali Naini.                             | 4   | 0 7                                                          | شعر – زندگی<br>افسانهٔ یغمائی           |
| sian Treatise of the Bahmani<br>d<br>Dr. Nazir Ahmad | 11  | . (                                                          | شعر – غروبی در شمال<br>نادر نادریور     |
| om the Cultural Department 3.                        | 35  | 0 0                                                          | د کتر رادها کریشنان                     |
|                                                      |     | 30                                                           | هیئت تحریریه                            |
|                                                      |     | ε <b>9</b>                                                   | پیام رئیس جمهور پیشین هند بایران        |
|                                                      |     |                                                              | سهم گرانقدر هند در توسعه ٔ دامنه ٔ زبان |
|                                                      |     |                                                              | و ادبیات فارسی                          |
|                                                      |     | ٨3                                                           | د کتر سید امیر حسن عابدی                |
| *                                                    | *   | <b>t</b>                                                     | *                                       |
| RD OF EDITORS<br>Cardoosh, Chief Editor<br>k Ram     |     | SUBSCRIPTION Annual, Rupees Seven Per Copy Rupees Two  India |                                         |

One Dollar plus Postage

Foreign

S.A.H. Abidi

ıtaz Mirza



Welcome to H.E. The Ambassador for Iran

H.E. Mr. Mohammad Goodarzi (b. 1917) has taken over the charge as the new Ambassador for India from January 1973. After successfully graduating from the American College of Tehran and from the School of Law and Political Science of the University of Tehran in 1940, Mr. Goodarzi joined the foreign service of the Imperial vernment of Iran in 1943. During his long career of 30 years he has held many important assignments in and out of his country. Besides being a member of the Department of Legal Affairs and a Member of the Third Political Division. also he was Member of the Iranian Delegation at the San Francisco Conference which was held in 1946. For the next

eight years he served in the capacity Secretary, of the Second Embassy of Iran in Washington, Deputy Chief, Department of United Nations, Private Secretary to the Minister Foreign Affairs, Head, Department of Personnel, and Head. Department of Fourth Political Division of the Ministry of Foreign Affairs. In 1954 he took over as the Consul General of Iran in New York and also as an Adviser to the Iranian Delegation at the Second and Third General Assembly Session of the Nations. On returning back to Iran, he served as the Director Administrative Affairs and later was made a member of the High Political Council. In 1960 he was Czechoslovakia as the Minister

denipotentiary of Iran after which he erved as Under Secretary, Administrate Affairs, with the rank of Ambassador. Then in 1962 His Excellency went to pain as his country's Ambassador there he stayed till 1968. He came back to Iran to Join as Parliamentary Sectory to the Ministry of Foreign of the Ministry of Foreign of the Ambassador for Iran in Canada from 1971 to 1973. For his interitorious services H.I.M. Shahanshah trya Mehr awarded him the Decoration of Homayoun, First Order.

Besides holding important positions in the Ministry of Foreign Affairs, Mr. Goodarzi has been closely associated with various cultural and social organisations. We are sure that his rich experience and varied interests in different fields will greatly benefit the Indo-Iran Society and will prove to be a worthy addition to the social and cultural life of Delhi. We extend our heartiest welcome to His Excellency The Ambassador and hope to get his affection and guidance at all times.



A Painting at Chehel Soloon-Isfahan

## Aurobindo and the Problem of Human Unity

DR. S. M. R. JALALI NAIN,

The problem of human unity has in all ages received the attention of world thinkers and such kings who were devoted to the cause of human good. Cyrus the Great is the first emperor in the world who proclaimed the 'Magna Carta' of human unity, justice and equity. Ashoka of India, likewise, treated all the subjects of his vast empire on an equal footing, hated bloodshed and constantly strived for peace and prosperity of the land. Solutions for the unity of human race focussed the attention of Sri Aurobindo in an entirely unique way, as he deals with it as a historian, as a social critic, as a practical statesman and as an architect of the future. For the attairment of long lasting unity, Aurobindo advocates absolute freedom for individuals which may infuse flavour to the life as such. Security accompanied by peace, and harmony is anothr thing needed for the continuation of life. Freedom for the individual and security for the society are two things which have a tendency to bifurcate, but a balance between the two must be arrived at, otherwise they will fall apart and the human unity will not be attained. In the words of Aurobindo:

"The whole process of Nature depends on a balancing and a constant tendency to harmony between two poles of life, the individual, whom the whole or aggregate nourishes and the aggregate, which the individual helps to constitute. Human exception to the life forms no Therefore, the perfection of human life must involve in itself the unaccomplished harmony between these two poles of our existence, the individual and the social aggregate. We must not, in any case, declare war as an act of lawless-The perfect society will be that which most entirely favours the perfection of the individual."

The peoples of the world have always strived in several ways to achieve harmony between the individual and the society, but this harmony has always remained to be accomplished. This unaccomplished harmony has sometimes met with failures, sometimes with partial successes and sometimes with relapses. The firm foundation for the

future destiny of man can be laid by its historical knowledge and spiritual insight into it. The ideal of human unity in the past has sought to realize itself when a central authority was found for its goverance. The uniformity added to its administration also realization. A systematic transformation of this central authority of administration from autocratic or the governing class into a body of the people, for the people and by the people, as advocated by Abraham Lincoln, was what 'evolution Aurobindo analysed as its from a natural and organic to a rational and mechanically organized state of society.'

Humanity today is standing at the crossroads. Man in this nuclear age is going through a tremendous crisis, passing as it were on the razor's edge. But, in spite of the gloom which surrounds us all around, we find it very true when Aurobindo says that the men and women of today are progressively acquiring cosmopolitan outlook, a unifying sentiment, and coming to realize the existence of more and more common interests, 'or at least the interlacing and interrelation of interests in a larger and vet larger circle which makes old divisions an obstacle and a cause of weakness.'

For safeguarding the future, Aurobindo stressses the importance of building of a mosaic of spiritual foundations. The man must develop a fellow-feeling with all men bound by a poig-

nant sense of unity and community. Mere awareness of others as brothers, in the view of Aurobindo, is oddly fragile. One must consider others as parts of himself. In this regard I must quote the famous lines of the greatest humanist poet of Iran, Sa'di Shirazi:

بنی آدم اعضای یکدیگرند

که در آفرینش زیک گوهرند

چو عضوی بدرد آورد روزگار

دگر عضوها را نماند قرار

تو کز محنت دیگران بی غمی

نشاید که ناست نمند آدمی

Human beings are one in essence and are like limbs of one another When a limb of the body is hurt, the whole body feels pain. How is then that you call yourself a human being but do not feel for the pain of others?

War has got to be discarded from the existence of all human race for the sake of lasting peace, in order to attain our dream of the Life Divine.

Man has a great duty towards the community and after solving his own personal problems and having attained self-realization, should impart his wisdom and set an example of himself to his particular social group. According to Aurobindo, society is a living thing,

capable of aspirations, endeavours and achievements, where unity cannot be, in any case, achieved by political and administrative means. No administrative system can provide a permanent security, but the absolute security can be achieved for the entire human race if its religion, which has achieved the ideal for the peoples of the world, is given a law of all humanity providing a guidance to it from within.

The division and diversity of the human society which continues to have its impact would disappear by the force of Nature which has a tendency to move towards 'aggregations'. The increasing closeness of common interests and their intertwining with each other would remove all 'old divisions' and entirely move away from clash and collision. In the complexities and dissastrousness of war which compel the victor to pay a very heavy price for his 'expected gains', the real success being problematical and difficult to achieve, would compel all aspirants of war to abandon it completely. The world will have to bend towards equality, fraternity and justice, as all who rejoice now at the war, would be compelled to detest the consequences of disastrous struggles and advance towards the betterment of all. The divisive trend will have to die out, or else Nature will adopt a different course for the destruction of such elements which arise because of division and compel those threatened to enter into a union to

counteract the warring power.

Unifying sentiment would prevail as the 'originating or contributing cause', bringing unity of those who were divided in the past and attract them to combine in the form of a union. In earlier times, unity amongst the clans of the society or regional nations always depended on outward circumstances like wars and conquests and domination by the most powerful. The sentiment of unity in later times became more effective as the idea of political institution came into vogue. Several smaller nations have wedded into union or federation as they were once required to fight against a common enemy which created in them a deeper sense of unity. All aggregates of the present times and other empires of the past had to divide on account of their being unnatural and forced upon the peoples, which resulted in their single failures. The psychological factor for the preservation of all unions in the form of an abiding sentiment is always necessary, or for the continuation of all unions, and wherever there was the absence of such sentiment which bound the peoples together, the result was that this forced unity always remained transitory and led to precarious situations.

In case the growing sentiment of unity does not prevail, directed by common interest of the peoples and their mutual convenience, Nature will follow its own course for bringing a ormal organisation of human beings on earth.

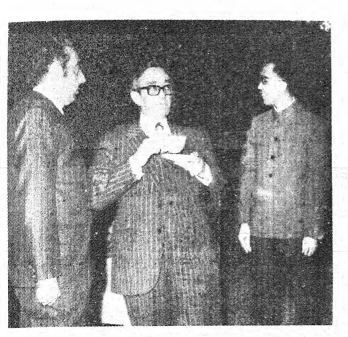
Applying the analogy of the past evolution of the nation, Autobindo states that international unification will culminate in one of two forms: There will either be a centralized World State or a looser world-union in the form of a confederation of the peoples for the common ends of mankind. This form of loose confederacy will allow enough variation for the 'free play of life' and the healthy progress of the race. The creation of a central body with centralized international control will develop first in the form of a monarchy and then of a parliament. This will ultimately lead to a welfare State providing regulations for the interest of all.

The psychological factor will definitely provide a nucleus for the confederacy of peoples and the necessity for their united life. It will also force them to honour the principle of freedom. The religion of humanity is the only force which will bind all peoples together, for it gives sufficient allowance to the idea of the race, respects the human individual and the natural human grouping. But, it will have to change its present form. A spiritual religion of humanity is the only answer and hope for the future. A religion of humanity means the growing realization that there is a 'secret spirit, a divine reality, in which we are all one', that all humanity is its highest present vehicle on earth, that the human race and the human being are the means by which it will progressively reveal itself here. This realization in the past had come very much to the Vedic seers which made them sing in one single note:

Saha Nau Avatu. Saha Nau Bhunaktu Saha Viryam Karavavahai. Tejasvi Nau Adhitam Astu. Na Vidvisavahi. (Let it guard us, let it protect us, let us work together, let our study be well ; let us not dislike each other).

By the growth of this very feeling we will be able to feel oneness with our fellow man. It will inculcate in us not merely a principle of cooperation but a deeper brotherhood, a real and an inner sense of unity and equality and a common life. Then only the man would be able to perceive that 'only in the life of his fellow men is his own life complete. Perfection and permanent happiness of all mankind lies in the realization of free and full life for each individual, and only this would be able to bring a fundamental, complete, real unity to the human race.'

It may be pointed out that Iranian writers, poets and intellectuals always stressed the need for human unity and universal harmony. Sa'di Shirazi, whose lines were quoted above, dedicates a





H.E. The Ambassador for Iran and Madame Goodarzi at a Reception held on the occasion of Tenth Anniversary of WHITE REVOLUTION OF IRAN



poem to the theme of humanity. We attacked the country and our poet had should bear in mind that Sa'di lived seen the tragedy of human drama. in the most tumultuous period of Ira- Against this background, let me read nian history. The Mongol hordes had his poem:

تن آدسی شریف است به جان آدمیت نه همین لباس زیباست نشان آدمیت خور و خواب و خشم و شهوت شغبست و جهل و ظلمت حیوان خبر ندارد ز جهان آدمیت اگر آدمی بچشم است و زبان و گوش و بینی چه میان نقش دیوار و میان آدمیت مگر آدمی نبودی که امیر دیو ماندی که فرشته ره ندارد بمکان آدمیت طیران مرغ دیدی تو ز پای بند شهوت طیران مرغ دیدی تو ز پای بند شهوت به در آی تا ببینی طیران آدمیت به در آی تا ببینی طیران آدمیت بعشد در آی تا ببینی طیران آدمیت به در آی تا ببینی در آن تا ببین در تا تا در تا تا ببین در تا تا در تا تا ببین در تا تا در تا تا

It is humanity, and not levely dress which makes the body of man noble.

A human being is not merely eyes and ears and mouth and nose, because they are found even in a picture.

Food and sleep, arger and desire are shared by animals too. Birds also speak. So what makes you a real human being?

The place of man is so high that even angles cannot reach it.

Shake away your animal habits

and then live like a human being. The position of humanity is so high that only God can understand it.

Another equally great poet of Persian, Hafiz Shirazi, was also a poet of love and affection and believed that all men must live in peace and we should make the world an ideal place of humanity. Hafiz says:

آسایش دوگیتی تفسیر این دو حرف است با دوستان مروت، با دشمنان مدارا The peace of the world can be summed up in two words; be kind to friends and considerate to enemies.

The sufis and mystics of Iran played an important role in humanism. Their Khanghah (حَانَاكُ) were open to men of all races and places of their teachings were meant for all. Kings and beggars, high and low, came to them to find inner peace and joy. These sufis made the richest contribution to the stock of Persian or humanist literature. I quote here a few lines of Maulana Jalal-ud-Din Balkhi, the great Sufi poet, who is so much popular in India:

دی شیخ با چراغ همی گشت گرد شهر کز دیو و دد ملولم و انسانم آرزوست گفتم که یافت می نشود جسته ایم ما گفت، آنکس که یافت می نشود آنم آرزوست زین همرهان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزوست

Last night the old master went around the city with a lamp in hand saying:

I am fed up with beasts and animals; I want human beings. They said: "We have already searched; we did not find." He said: "Yes, I am seeking that which is so difficult to find."

These dead fellow-beings are of no use. I want the divine man and the real man.

The great leaders of India, like Mahatma Gandhi, Jawaharlal Nehru, Maulana Abul Kalam Azad and others, followed the path of humanism. They served the cause of humanity to the last moment of their life. In Iran, our great Emperor, the Shahanshah Arya Mehr, founded the Human Welfare Legion which aims at alloviating the suffering throughout the world, a step that was acclaimed and was fully supported by U.N.O.

Thus, we see that both the peoples of Iran and India have always been dedicated to the high ideal of humanity. Let us hope that their efforts shall give relief to the suffering world.

In the end, it is my pleasant duty to thank the Government of India, the Ministry of Education and the Organisers of the conference who arranged this international congress to serve the cause of humanity. I hope that more such conferences will be held to strengthen the bonds of friendship and brotherhood among mankind. I also thank all the scholars and delegates of this conference. Thank you!

Talk delivered at the "International Seminar on Human Unity" held in India International Centre, New Delhi.

### An Old Persian Treatise of the Bahmani Period

#### Dr. Nazir Ahmad

Department of Persian, Aligarh Muslim University

A small treatise in Persian covering 54 pages, perhaps without a specific title, but called Risala dar Siyar Shah Ni'mtullah Wali, on the life and career of the famous and prolific Sufi writer Amir Ni'matullah Kirmani (d. 834 A.H.) was written by one 'Abdul 'Aziz b. Sher Mulk' (Malik) b. Muhammad Wa'izi in the Deccan and dedicated to the Bahmani Sultan 'Alaud-Din Ahmad II, who ruled from 839 A.H. to 862 A.H. The treatise was composed as a biography of Shah Ni'matullah, as is evident from the following words:

تاریخ عهد دولت خلافت حضرت معلی بر سبیل سیر مندرج گردانیده و کلیات اخبار را بادراج رسانیده تا مشتاقان رطب اخبار ذات و صفات و افعال و اعمال حضرت معلی رحمه الله علیه روی بسوی این شجرهٔ مرغوب بشمر اثمار مطلوب که اصلش اعتقاد و فروعش انقیاد است و از ثمرات معرفت اخبار و مراعات آثار خوارق و کرامات حضرت معلی بهرهای بس شگرف بر شمارند و لذات مودت از کأس محبت آن محبوب دلها ، مطلوب اولیا امیر نورالحق و الدین نعمت الله بکام جان دریا بند و از این مشرب که کل الناس مشربهم ، بتقدیر باری عز اسمه مقدر است ، فائق گشته بنوشا نوش اقداح زلال بهره حب بشتابند ،

"The history of the period of the imperial dignity of his exalted highness has been recorded by way of a biography and all facts have been written down

<sup>(1)</sup> See, Majmu'a dar Tarjuma-i-Ahwal Shah Ni'matullah Wali, 3rd Risala; but in the British Museum, catalogue of Persian MSS. 11, MS. No. Add. 16837, X II, p. 833, the title is Managib Hazrat Shah Nimatullah Wali.

<sup>(2)</sup> Rieu has read as Mulk but Malik too is equally correct reading.

<sup>(3)</sup> Majmu'a, pp. 272-73.

in order that the seeker of facts about the self and attributes and about the acts and the deeds of his exalted highness (may God bestow His blessings on him), may turn their faces toward this coveted tree laden with lovely fruits whose roots are faith and branches supplication; they may reckon fruits of knowledge of facts and observation of the traces of the miraculous powers of his exalted self as an extraordinary fortune; and may relish according to their hearts' wish, pleasure of love from the cup of affection of that beloved of heart, the object of saints, Amir Nurul Haqq wa'd-Din Ni'matullah and having profited from this beverage—each man has his own way (Mashrab) as ordained by the Divine decree—may hasten to drink the cups of pure water of fortune of his love."

#### The Author :

The author of the Risala calls himself Abdul Aziz b. Sher Mulk (Malik) b. Muhammad Wa'izi, but he has given no details about himself or his family. Abdur-Razzaq Kirmani who composed a similar work in 911 A.H. while frequently quoting from Wa'izi, has mentioned his name twice.

## فريد الافاضل عبدالعزيز بن شير ملك الافاضل الاديب عبدالعزيز بن شير ملك واعظى

One Sher Mulk (Malik), mentioned by Firishta<sup>6</sup> and Tabataba, the author of the Burhan-i-Ma'athir<sup>7</sup>, as one of the illustrious nobles and generals of Sultan Shihabud-Din Ahmed Sheh Bahmani, who had conquered some of the important fortresses and who was ultimately put to death by the Sultan, may be identical with Wa'izi's father but nothing is known definitely in this regard.

Abdul 'Aziz Wa'izi was a scholar well versed in Islamic learning which is fully borne out by his aptly and abundantly quoting from the Qur'an and the Traditions.

#### Dedication :

Wa'izi wanted to present the Risala to Sultan Alaud-Din Ahmad Shah, who was a great devotee of Shah Ni'matullah and his family. The author observes:<sup>8</sup>

<sup>(4)</sup> Majmu'a, p. 16.

<sup>(5)</sup> Ibid., pp. 14-24.

<sup>(6)</sup> Ibid., Vol. I, p. 328.

<sup>(7)</sup> Ibid., pp. 73-74.

<sup>(8)</sup> Ibid., p. 272.

وفا، قابض ممالک عرفان، ضابط اقلیم احسان، ملکدار عرصات حلم، ملکران وفا، قابض ممالک عرفان، ضابط اقلیم احسان، ملکدار عرصات حلم، ملکران دیار علم، گنج بخش و گنجینه پرداز، حسن پذیر و قبح انداز، المستنصر بالله القوی الغنی السلطان ابن السلطان ابو المظفر علاء الدنیا و الدین احمد شاه ابن احمد شاه الولی البهمنی خلد الله ملکه و ابد علی العالمین رافته،،

"Specially for the purposes of presentation to the king of the nobles, the proof of the gnostics, the master of the throne of generosity, the possessor of the lands of fidelity, the conqueror of the dominion of knowledge, the administrator of the land of beneficence, the lord of the regions of forbearance, the emperor of the land of science, treasure dispensing, virtue accepting, evil rejecting, aid asking from the Lord Almighty, the Sultan, son of Sultan, Abul-Muzaffar Alaud-Duniya wad-Din Ahmad Shah, son of Ahmad Shah al Wali al-Bahmani, may God perpetuate his kingdom and favours on the people of the world."

#### Reasons for writing the book :

The reasons for writing the treatise have been summed up in the introduction of the treatise in these words:9

"اما بعد میگوید بیچاره اضعف العباد احقر الناس راجی عنایت حافظی عبدالعزیز بن شیر ملک بن محمد واعظی ، هرچه از استماع بسی فضائل و خوارق حضرت معلاء سید السادات . . . امیر نورالحق و الشرع و الدین نعمت الله نورالله مرقده (و از قضیه وستی دوستان حق و دوستی دوستان او تعالی حکمی واجبی و جمله اهل انقیاد را امری لازمی است خاصه برطائفه طلاب و ستابعان و ریزه چینان خوان هدایت . . . کار واجبی است ) مدتی باز خاطر ضعیف بر نبشتن سیر حضرت شاه ولی امیر نورالحق و الدین نعمت الله رحمه الله راغب همی بود "

"Now says the weakest of people and the humblest of men, the interceder of the favours of the Almighty, Abdul Aziz b. Sher Mulk (Malik) b. Muhammad Wa'izi. After hearing manifold excellences and miraculous powers of his

<sup>(9)</sup> Majmu'a.

exalted highness Saiyid-us-Sadat Amir Nurul Haqq wash-Shar' wad-Din Ni'matullah, may God illuminate his tomb, (friendship with friends of God and love for his lovers make it (writing a biography) obligatory and incumbent on all his followers; it is specially binding on the class of seekers, disciples and gatherers of bread-crumbs from the table of his guidance), for a time the heart of this humble was set at writing the biography of Hazrat Shah Wali Amir Nurul Haq wad-Din, may God bless him."

#### Sources :

The author had facilities in collecting material for the biography of the saint from a number of his close disciples and associates, some of whom had lived ten to twelve years with the saint in his monastery. Wa'izi states:10

"چونکه درین وقت مریدان را بسا محامد ذات و صفات و افعال حضرت شاه ولی از اخبار مخبران صادق و صادقان واثق که بعضی از ایشان دهگان و دوازدهگان سال عمر خویش در خانقاه عالی حضرت شاه ولی گذرانیده.. و بعضی چندگان شهودسنوات و چندان ایام و اوقات در ظل بارگاه ولایت و زیر سایه ٔ سایبان هدایت آن شهنشاه سالکان آرمیده بودند ، بتحقیق اصغا نمود".

"Since these days his pupils had opportunities to correctly hear many qualities of the self and attributes and of deeds of Hazrat Shah Wali from the trustworthy narrators and sincere historians, some of whom had spent ten to twelve years of their lives in the monastery of Shah Wali, while some had lived for some months, years and even days under the shade of the patronage and under the canopy of the guidance of that emperor of the seekers."

The important disciples whom Wa'izi quotes frequently are Saiyid Alaud-Din Mahdi Tabrizi and Shaikh Nizamud-Din Ahmad Faruqi alias Shaikh Khojan. He contacted both of them who had been in India. Of Shaikh Khojan's stay Wa'izi himself has made a mention, while to Saiyid Mahdi's arrival in India

<sup>(10)</sup> Ibid.

<sup>(11)</sup> Abdul-Razzaq Kirmani seems to have borrowed this information from Wa'izi, but the latter's available Risala is silent on this point. However, Kirmani says:

مولف سیر اولیل از سید علاء الدین مهدی نقل کرده که من در شام سیصد و چهل رساله از آنحضرت جمع کرده بودم الخ:

'Abdul-Razzaq Kirmani testifies.<sup>12</sup> According to the latter authority, the Saiyid came to India from Syria where he had collected many volumes of Shah Ni'matullah's works. He could however collect three volumes while in India, which were subsequently consulted by Wa'izi. About Shaikh Khojan, Wa'izi supplies the following information:

"From Yazd Hazrat Shah Wali came to Kirman and took his abode at Mahan. During this time the saint (Shah Wali) sent a head-dress from Mahan admitting him into the order of his disciples to Shaikhzada, the choice of the family Shaikh Nizamul-Millat wad-Din alias Shaikh Khojan Faruqi at the auspicious town Ahsanabad, who reckons his lineage from the side of his grandfather to the Qutbul Awlia, Hariqul Mahabbat Makhdum Shaikh Farid ul Haqq wad-Din, may God sanctify his soul, while from the side of his maternal grandfather to the King of the Kings Alaud-Din Hasan Shah Bahmani. The Shaikh later on did many favours to Shaikh Khojan."

In this connexion the following points need elucidation:

- Nizamud-Din Faruqi alias Shaikh Khojan was residing in Ahsanabad—Gulbarga.
   Perhaps till then the capital was not transferred to Muhammadabad—Bidar.<sup>13</sup>
- 2. By Shaikh Faridul Haqq wad-Din the author only means the most reputed Sufi Saint Shaikh Faridud-Din Ganj-i-Shakar of Ajodhan (d. 664 A.H.). Alaud-Din Hasan Shah Bahmani (748-785 A.H.) was the founder of the Bahmani dynasty. It is obvious that the Sultan married one of his daughters to an offspring of Hazrat Farid Ganj-Shakar and in this way Shaikh Khojan Faruqi reckons his pedigree from both the silsilas.
- 3. Though the exact date of Shah Ni matullah's sending the fillet to wear under the head-dress for Shaikh Khojan is not known, yet since the saint is stated to have spent his last 14 25 years at Mahan in Kirman, from where the present was despatched, it may nevertheless be calculated that Shaikh Khojan received the gift long after 809 A.H. Another point to be noted is that just after the coronation of Sultan Ahmad Shah in 825 and the death of Hazrat Saiyid Gesu Daraz a few weeks later, Shaikh Khojan along with Qazi Musa and Malikush-Sharq Qalanquer Khan went to Shah Ni matullah Wali

<sup>(12)</sup> Majmu'a, pp. 287-88.

<sup>(13)</sup> The capital was transferred in the time of Sultan Ahmad Shah Wali about 825 A.H.

<sup>(14)</sup> Firishta calls it Ahmadabad Bidar, but the author of Burban-i-Ma'athir names it Muhammadabad, which is the correct name.

at Kirman.<sup>15</sup> Shaikh Khojan, the leader of the deputation, was then enlisted as one of the disciples of Shah Wali.<sup>16</sup> From this it is concluded that Shaikh Khojan's admittance into the order of Shah Wali's disciples took place between 810 and 825 A.H.

Abdul Aziz Wa'izi has mentioned Shaikh Khojan twice<sup>17</sup> as Makhdum Zada which implies that Wa'izi himself was somehow connected with the Shaikh family which seems to be a family of saints.

#### Contents of the Risala:

The treatise is divided into an introduction and the following seven chapters:

Chapter I: The birth and the line of spiritual pedigree of Shah Ni'mat-ullah (pp. 274-276).

Chapter II: His childhood carly education and training and youth (pp. 276 281).

Chapter III: Qualities of human nature and the indication of his maturity (pp. 281-284).

Chapter IV: Advancement in age, diversity of affairs, absorption in occupation and grades of dignity and authority (pp. 284-290).

Chapter V: The order of his vicegerency (خلافت) and related matters (pp. 290-308).

Chapter VI: His learning, works and miraculous performances (pp. 309-311).

Chapter VII: His spiritual advancement, miraculous powers, line of pedigree and last days and death (pp. 311-332).

<sup>(15)</sup> Majmu'a, p. 288.

<sup>(16)</sup> Burhan-i-Ma'athir, p. 54.

غدوم زاده شيخ نظام الدين فاروقي : 170 Magmu'a, p. 308

مخدوم زاده شيخ نظام الدين احمد المعروف بشيخ خجن : p. 321

The author has given the name of each chapter in a particular way.

### سطور كيفيت ولادت و شجره نسب سيادت الخ

Under chapter I he mentions the place of birth (Halab, Alleppo) and three different dates of birth viz. Thursday, 22nd Rajab, 730 A.H.; 12th Rabi'I, 730 A.H.; Monday 14th Rabi' I,—731. Of these the last seems to be correct. Then Wa'izi quotes the Shah's own poem giving his spiritual pedigree:

Under chapter II Wa'izi says that the saint composed the following quatrain at the age of only three years: 18

"Know it for certain that no lesson has been given for the knowledge stored in my heart; at three I have attained a position not granted even to a mature person of thirty."

When the Shaikh grew older he studied under the following teachers:

Shaikh Zakiud-Din Shirazı:

Shaikh Shamsud-Din Makki : Shaikh Abdullah Yafaı :

Saiyid Jalalud-Din Khwarazmi:

Elementary courses

Rhetoric Sufism

Our'anic Sciences.

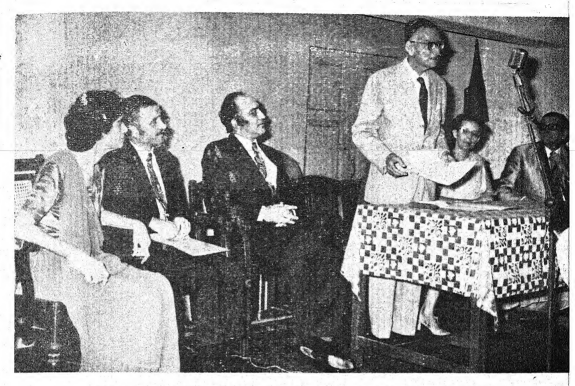
He went to Mecca at the age of 24 and stayed there for seven years with his teacher Shaikh Abdullah Yafa'i. Thence he returned to Samarqand.

## فتور اوصاف بشریت و بر آمدن علم دولت شیخوخیت

(18) The reading of the ruba'i is a little different in the Jami' Mufidi, p. 141:

مرا علمی که اندر سینه دادند عجب علمی ولی درسی ندادند

بسه سالی سرا گردید معلوم که شیخ چله را در ، سی ندادند



Mr. Banaji speaking at the function of Indo Iran Cultural Society, Bombay.



Under chapter III the author says that the saint first took his abode in Samarqand, but at the suggestion of Amir Timur he subsequently moved to Shahr i-sabz, a town at a distance of two manzils from Samarqand. There he constructed a house, a mosque and a tank called Hauz-i-Shakar. The saint observed his chillar on the three hillocks of the region called Koh-i-nur, Koh-i-Tauba, Koh-i-Malikdar

## عبور سيلاب اثناء مراحل و سنازل و جزاير تلوين و استغراق بحر اشغال الخ

In chapter IV the author goes on to say that the saint left for Hirat and married the daughter of Saiyid Hamza Husaini Harawi. After some time he left Hirat and settled at Koh Banan (Kobanan), where his first son Mirza Khalilullah was born in 775 A.H. for which occasion Shah Ni'matullah composed a qit'a beginning with:

Subsequently the saint proceeded to Yazd and then to Kirman and finally decided to settle down at Mahan a town in Kirman, where he spent the last twenty-five years of his life and where he is buried.

#### امور خلافت و تصرف ولايت و عطف اذن دست بيعت بهدايت

In chapter V, Abdul Aziz gives the silsala of the six saints who were the spiritual guides of Shah Ni matullah's teacher Shaikh Abdullah Yafa'i, thereby covering the names of all the important saints of each silsila. That is why the author himself calls it a biography of the various grades of saints:

This is followed by a description of the saint's daily routine: his presence in the musical assemblages in which he used to sit facing the Qibla and in which flute and drum were played and nsnl-i-dastak was observed. Then the author preceds to state the various rules observed there. For example, people who came from outside were the saint's guests for three days and on the fourth day, when they left the monastery they were provided with all the necessary provisions, including cash. Then a description of his dress is given which is followed by a code of conduct for his disciples and pupils with the mention of whose names the chapter concludes. This is the longest and the most significant chapter of the treatise.

## شعور علوم و تصانیف و تالیفات و ظهور آثار کرامات الخ

In the 6th chapter the author gives a long list of the saint's writings followed by a personal observation of Saiyid Mahdi who had thousands of the saint's treatises compiled in a number of volumes in Syria out of which he could bring three volumes containing 544 treatises as detailed below:

Vol. II 340 Treatises
Vol. II 154 ,
Vol. III 50 ,

In the 7th chapter Abdul Aziz gives an account of the miraculous deeds of the saint, one of which relates to the Bahmani Sultan, Shihabad-Din Ahmad Shah Wali. It is related that while only a prince he saw in a dream that Shah Ni matullah Wali put the crown of royalty on his head. Shortly after this dream the Shah sent him a personal letter blessing him with the attainment of sovereignty which later on came to be true. Waizi's words are:

" هم در ایام عهد خانی افضل السلاطین سلطان العارفین حضرت معلا امیر را در واقعه دید که گوئی حضرت امیر معلا بر سر مبارک حضرت افضل السلاطین تاج شاهی بدست مبارک خود داشتند و تمکین سلطنت بخشیدند و بعد چند روزی از آن واقعه که حضرت امیر بر حضرت افضل السلاطین نبشته فرستادند و در آن بظاهر نفس دادند حضرت افضل السلاطین فرمان آن شهنشاه جهان توحید را در خاطر مطهره خود گره بست و بدان بشارت مستبشر گشته بانشراح برجست و بعد اخذ تاج خلافت و تمکن یافتن بر سریر سلطنت بجای بزرگان خود این معانی را اظهار همی فرمودند".

"Even during the time of his Khani (before he was crowned as a King) the most excellent of the monarchs, the king of saints saw Hazrat Amir Ni'matullah Wali) in his dream as if the latter was placing the crown on the auspicious head of the most virtuous monarch (Ahmad Shah) with his own hand and blessed him with the dignity of kingship. Some time after this dream Hazrat Amir sent a letter to the Sultan in which he had perhaps referred to that. The Sultan had kept the farman of the Emperor of the world of unity in his mind and having rejoiced at the good news expected its realisation. On his attaining the monarchy and sitting on the throne of his great forefathers, he used to narrate this thing."

<sup>(19)</sup> Ibid., p. 316.

Before the close of the last chapter the author has referred to a meeting of the saint with Saiyid Sharif. The chapter closes with the list of the saint's sons and grandsons and lastly his death, which occurred on 22nd Rajab, 834 A.H. According to Saiyid Mahdi and Shaikh Khojan, Shah Ni'matullah's age at the time of his death was 105 years, but the author says that the exact age was 103 years, 4 months and 8 days.

About the dream of the prince it is to be noted that Abdur-Razzaq Kirmani gives almost the same version<sup>20</sup>. Muhammad Qasim Firishta has also mentioned<sup>21</sup> the dream with some historical background. During his closing years Sultan Firuz Shah Bahmani (800 A.H.—825 A.H.), in a bid to have his son Hasan Khan crowned as a king, made an attempt to blind his brother, Prince Ahmad Khan-i-Khanan (subsequently Sultan Ahmad Shah Wali) who was blessed by Hazrat Saiyid Muhammad Gesu Daraz to sit on<sup>22</sup> the Bahmani throne. The Prince having sensed the evil design of the Sultan fled and raised a small army. But it was too small to have an engagement with the royal army which was on his pursuit. The Prince was much disturbed, and while resting under the shade of a tree, he saw a dream in which a crown was presented to him. Firishta says:

"در سایه درختی فرود آسده خواب کرد و در عالم رؤیا مشاهده نمود که شخصی در لباس درویشان تاج سبزی دوازده ترک برکف دست گذاشته بجانب او می آید. احمد خان استقبال کرده سلام کرد و آن درویش شرائط تهنیت بجا آورده تاج را برسر او نهاد و گفت این تاج شاهی است که یکی از مشایخ گوشه نشین برای تو فرستاده است."

"While resting under the shade of a tree he slept and saw in his dream a man in the garb of a darwish coming towards him with a green crown with

سید گفت از عالم بالا تاج شاهی بعد از تو به برادرت احمد خان . . نامزد گشته است ، کوشش برای دیگران نمودن بیفایده است . "

When Ahmad Khan was fleeing he went to Saiyid Gesu Daraz who again blessed him and his son Alaud-din with the attainment of Kingship (*Ibid.*, p. 317).

<sup>(20)</sup> Majmi'a. p. 107.

<sup>(21)</sup> Tarikh-i-Firishta, Vol. I, p. 318.

<sup>(22)</sup> Ibid., p. 316.

twelve peaks in his hand. Ahmad Khan received and greeted him. The darwish having performed the formalities of greetings, placed the crown on his head and said, "This is a crown which one of the mashaikh living in retirement has sent for him."

This statement differs from those of Wa'izi and Abdur Razzaq as, according to Firishta, Prince Ahmad did not see in his dream Shah Ni matullah Kirmani putting a crown on his head. Firishta again speaks of a deputation sent by the Prince after he was crowned king, to Shah Ni'matullah who sent a similar crown he had seen in the dream through one of his disciples. Mulla Qutbud-Din Kirmani<sup>23</sup>. A deputation is also mentioned by the author of the Burban-i-Ma'athir<sup>24</sup> whose description substantially differs from Firishta's narration. According to Firishta, the Sultan in order to get his admittance into the order of his disciples sent one of the saint's disciples called Shaikh Habibullah25 Junaldi to Shah Ni matullah Kirmani along with Mir Shamsud Din Qummi and a few others. Shah Ni'matullah despatched with them one of his pupils named Mulla Qutbud Din Kirmani to the Deccan, and no sooner did the Sultan see him than he exclaimed that he was the same person whom he had seen in his dream and who had given him a crown. Mulla Qutbud-Din delivered the message of the saint to the effect that he had kept the crown as a trust, and it was a fit occasion to entrust it to the Sultan. The author of the Burban-i-Ma'athir has not mentioned the dream but he has narrated the deputation which was led for the same purpose by Shaikh Khojan along with Qazi Musa the teacher of Prince Mahmud, and Malikush-Sharq Qalanqur Khan during the 1st year of his reign and which returned with a Kulab-i-Iradat (Cap of Discipleship) and Jama-i-Ijaza (Robe of Approval) attesting to Sultan's admittance into the order of Shah Ni matullah's disciples.

It is interesting to note that the letter covering the message to the Sultan on the occasion of the presentation of the Khirga formed the basis of a small treatise called رساله نسبت خرقه سلطان احمد شاه ابو المغازى البهمنى and a copy of it is till preserved in the British Museum No. Add. 16837, xv+247.

Treatise as a source work for Abdur-Razzaq's Risala:

The treatise was one of the oldest works on the life and teachings of the saint which has been abundantly utilised by subsequent writers. Abdur-Razzaq

<sup>(23)</sup> Tarikh-i-Firishta, Vol. I, p. 328.

<sup>(24)</sup> Burhan, p. 54.

<sup>(25)</sup> He should not be confounded with Shah Ni'matullah's grandson Shah Habibullah, the son of Shah Khalilullah, to whom Sultan Ahmad gave his daughter in marriage (see Tarikh-i-Firishta, Vol. I, p. 229, Burhan-i-Ma'athir, p. 81).

Kirmani, in his treatise Managib Hazrat Shah Ni matullah Wali,26 has referred to this treatise in the introduction thus:

چون در تذکره ای که فرید الافاضل عبدالعزیز بن شیر ملک قبل ازین در هندوستان تصنیف و تالیف نموده بود الخ

This lends support to the theory that Abdul Aziz composed this treatise in India at Gulbarga, the previous capital of the Bahmanis.

Now I shall quote a few instances of Kirmani's indebtedness to Abdul Aziz Wa'izi, whose treatise has been termed Tadhkira-i-Ula, Siyar-i-Ula, Tadhkira-i-Sabiq, as against Sadidud-Din Nasrullah-Shirazi's<sup>27</sup> treatise, which is named Tadhkira-i-Thani, Siyar-i-Thani etc.

- چنانچه جامع سیر اول الفاضل الادیب عبدالعزیز بن شیر ملک (i) (p. 24) واعظی آورده
- و جامع تذکرهٔ اولی آورده که علم کلام الهی پیش سید (ii) جلال الدین خوارزمی بحث کرده اند
- و جامع متاخر سیرت 28 آورده که بعد از مراجعت از مکه بماوراء (iii) النهر نزول فرمودند و در شهر سبز که از سمرقند تا آنجا دو منزل است و بغایت مشهور است ساکن شدند و مسجدی بنا فرموده اند و جمعه در آن گزارده اند و حوضی پر از شکر کرده و مردمان (P. 39) از آن شربت آشامیده اند و آن را حوض شکر نامیده

<sup>(26)</sup> It was composed in 911 A.H. (see p. 16.).

is a clerical error, correct title referring to Waizi's treatise and the said information is available in the Risala p. 279.

<sup>(28)</sup> This is obviously wrong for the information is borrowed from Abu'l Aziz's treatise. I shall first quote a few lines from the latter work:

و در آن ایام که حضرت معلاء امیر در شهر سبز که از سمرقند دو منزل



The famous Shehnai tlayer Anant Lal on the occasion of Independence Day Celebrations at Iran House



# و صاحب تذکرهٔ اولی گفته که شیخ عبدالله یافعی زبیدی را از (iv) مش کس از مشایخ خرقه رسیده و از ایشان کرامت پوشیده الخ

This is available in the fifth chapter of Wa'izi's treatise which has been summarised here in 7 pages (pp. 57-63).

جاسع سیر اولی آورده که حضرت شیخ کمال الدین خجندی که 
$$(v)$$
 از اهل باطن و حضور بوده الخ  $(p. 65)$ 

This statement is not available in Abdul Aziz Wa'izi's book and I therefore hold that "اولى" should reasonably be replaced by "ثانى"

راه از مسکنی لطیف بیارائیدند اندر آن شهر مسجد جامع نیکو بر آوردند و حوض کاوانیده پر از شکر کردند تا مردمان از آن حوض همگی شربت بیاشامیدند و آن را حوض شکر نامیدند.

The other reason for ascribing the information to Abdul Aziz Wa'izi is that the subsequent statement is also available in the latter work. I shall quote both the statements

#### Abdul Aziz

در ولایت سمرقند سه جبال اند ، هر جبلی باسمی مسماست . یکی را کوه نور خوانند و دوم را کوه تو به نامند و سوم را کوه ملکدار می شناسند و حضرت معلاء امیر . . در آن هر سه کوه بسی نهال باردار اربعینات : من اخلص الله تعالی اربعین صباحا ، گردانید و اثمار مطلوب : ظهرت یناییه الحکمه من قلبه علی لسانه ، بر دامن مراد بر چیدند و خاصه کوه ملکدار که هرکس از بلندی آن کوه ملکدار که هرکس از بلندی آن کوه

#### Abdur-Razzaq Kirmani

و در ولایت سمرقند سه کوه است یکی را کوه نور و یکی را کوه تو به و دیگری را ملکدار گویند و در هر سه کوه مقدسه اربعین داشته اند و از شیجرهٔ حکم: من اخلص الله اربعین صباحا زلال آمال را پر از اثمار: ظهرت ینابیع الحکمه من قبله علی لسانه کرده و اقطاف منی بیرون از عدد و من چیده و نوشیده اند، و گویند در کوه ملکدار باوجود آنکه از بلندی و بسیاری برف بالا رفتن محکن

## دیگر بعضی از خلفاء که جامع تذکرهٔ سابق در سیر جمع نموده (vi) (p. 110) مسطور می گردد

Then follows a list of 34 disciples and pupils of Shah Ni matullah of whom 24 are the same as found in Abdul Aziz's treatise; the following six are new:

- 1. Saivid Shamsud-Din Herawi,
- 2. Shaikh Kamalud-Din Shirazi,

#### Abdul Aziz

و بسیاری برف و غلبه موای مخالف بر آن کوه بر رفتن نمی توانست شتافت حضرت امير بسي اربعينات بر آوردند و یک بار چمله کبیر نیز که صد و بیست روزه باشد مرتب كردند و روزها به يخ سي كشودند و بفراغت دل بعبادت حق تعالى مى بودند . . . و يک بارى كه بر آن کوه دو چهله مرتب بسر بردند در آن هشتاد و چهار روز هیچ چیز از خرما و غير آن نخوردند الا كه بوقت افطار قدسی همان برف می چشیدند... سید مهدی تبریزی که بتشریف ارادت و بيعت حضرت معلاء امير مشرف اند و به تعریف خلافت معرف اند میفرماید که من این حکایت را از زبان حضرت معلاء شاه ولی دو کرت شنیده ام .

#### Abdur-Razzag Kirmani

نیست در زمستان حضرت مقدسه اربعینات داشته اند و چله کبیر که صد و بیست روز باشد بر آورده اند و بوقت افطار قدری برف چشیده ماکول و مشروب دیگر نخورده اند . و سید علاء الدین مهدی تبریزی که بشرف ارادت مشرف و بتوصیف خلافت معرف اند این را از حضرت مقدسه نقل کرده اند .

(pp. 283-84)

This evidently proves that Abdu'r-Razzaq borrowed these pieces of information from Wa'izi and not from Sadidud-Din.

- 3. Saiyid Jalalud-Din Harewani,
- 4. Maulana Shaikh Arbeli
- 5. Shaikh Shamsud-Din Khaki,
- 6. Maulana Haji Ikhtiyar Tafti,

The four names in which there is some difference are these:

Waizi

Abdur-Razzaq

سید نظام الدین نبیرهٔ صوفی احمد ترمدی که در شهر محمد آباد صوفی احمد ترمدی در عهد سلطان احمد شاه مدرس بود و (The name Saiyid Nizamuddin is missing) سید علی سبزواری سید علی شیروانی سید علی شیروانی سید ابوسعید بوداغی شیخ ابو سعید بن سید نورالدین الایجی سید محمود مورچه گیر سید محمد موجه

The following names available in Abdul Aziz's treatise are missing from Abdur-Razzaq's book:

- 1. Saiyid Nizam,
- 2. Saiyid Ali, the elder brother of Nizam,
- 3. Saiyid Nizamud-Din Ahmad Shirazi.
- 4. Saiyid Minhajud-Din,
- 5. Khwaja Abdullah b. Khwaja Imam Isfahani,
- 6. Qazi Musa Muhammadabadi.

مولف سیر اولی از سید علاء الدین مهدی نقل کرده که ''من (vii) در شام سیصد و چهل رساله از آنحضرت جمع کرده بودم.'' و در هند سه مجلد از مصنفات جمع نموده و فرموده که در مجلد اول یکصدو پنجاه رساله است و در دوم شصت و چهار رساله و (p. 114)

The author of the first biography (Wa'izi) has related from Saiyid Alaud-Din Mahdi, "I had collected Hazrat's (Ni'mutallah's 340) treatises in Syria." And

<sup>(29)</sup> Muhammadabad-Bidar, which was made capital by Sultan Ahmad Shah Wali (30) This is the only reference to Saiyid Mahdi's arrival in India.

in India he had collected three volumes of his works: in the first volume there are 154 risalas, in the second 64 risalas and in the third 50 risalas. But this statement is in sharp contrast with what is found in the available treatise which is quoted<sup>31</sup> below:

"سید السادات سید مهدی می فرمایند که " من در شهر شام چند هزار رساله های حضرت معلای شاه ولی در چند جلود موجود داشتم ، اینجا برابر خود آوردن امکان نیافتم، همانجا گذاشتم. " اما در سه جلود تصنیفات و تالیفات نمودند و فرمودند که در این جلود پانصد و چهل و چهار رساله اند: در جلد اول سیصد و چهل رساله اند ، در جلد دوم صد و پنجاه و چهار رساله و در جلد سوم پنجاه رساله. "

"Saiyidus-Sadat Mahdi observes: In Syria I had with me a few thousand risalas of his exalted highness in some volumes. It was not possible to bring (them) with me here; so I left them there. But he (Saiyid Mahdi) showed three volumes of his (the saint's) compositions with the remark that those volumes containd 544 risalas; the first volume contains 340 risalas, the second 154 risalas and the third fifty risalas."

The two statements differ in respect of the following points:

- 1. According to Wa'izi, Saiyid Mahdi had the volumes of Shah Ni'matullah's works in his possession in Syria; while according to Kirmani he had himself collected those volumes.
- 2. According to Wa'izi, Saiyid Mahdi had brought three volumes to India from Syria, while according to Kirmani he had collected three volumes in India.
- 3. There is a great difference between the two statements with regard to the total number of treatises and the number of risales the first and the second volumes contained.

It would not be out of place to mention a few points of discrepancy between the list of books appearing in both these treatises:

Abdul Aziz gives a list of 53 treatises of which 43 bear titles and 10 are without titles, while Abdur-Razzaq quotes 108 treatises, all bearing separate titles.

<sup>(31)</sup> Majmu'a, p. 310.

is not رساله وموزات of the 43 treatises mentioned in the former work only one included in the latter work. But the titles of the following treatises differ widely:

|                              | MIG TATTER MIG                    |
|------------------------------|-----------------------------------|
| Abdul Aziz                   | Abdul-Razzag                      |
| رساله ٔ صفا                  | رساله ٔ صغار                      |
| رساله اخطاب                  | رساله احتطاب (كذا)                |
| رساله ٔ جنت عرفی             | رساله ٔ جنب ، عربی                |
| رساله وجود<br>(شجرهٔ نسب خود | رساله ٔ وجود شجرهٔ نسب طیبه ٔ خود |
| رساله و سمى مرسم يعنى داغ    | رساله ٔ اسم و رسم                 |

The editor Jean Aubin has referred to the discrepancy of only one of them, viz., جنت عرفي (p. 311n), without attempting to settle the text. The rest have not been taken notice of, though احتطاب could have been easily corrected.

as the title of one single, رساله وجود شجرهٔ نسب طيبه خود To regard treatise (No. 38 p. 115) is the result of some confusion on the part of the editor of the text, who was in a position to correct it on the basis of the list available in Wa'izi's treatice, in which رساله وجود is quoted under No. 38 and شجرة نسب under No. 42.

'Abdul 'Aziz Wa'izi has specifically mentioned that he borrowed the titles from the three volumes brought by Saiyid 'Alaud D'n Mahdi:

از جمله نسخه مای این هر سه جلود بعضی رساله ها را که اسامی آن در ضمن رساله ها عنوان معلوم بوده است اینست

As such the slight difference in the titles of the following treatises, as available in Kirmani's book, may be attributed to the careleseness of the scribe: Wa'izi

رساله تفسير فاتحه رساله در حروف مقطعات

رساله در تاویل فاتحه الکتاب رساله در حروف مقطعه

Abdul Razzag

رسآله ٔ ذوقیات

رساله ً ذوقيه

رساله مناقبات امام مهدى

وساله مناقب مهدى

رساله اسئله سلطان سكندر واجو به حضرت مقدسه رساله شؤالات و جوابات

رساله ٔ اصطلاحات شیخ محی الدین در ترجمه شرح اصطلاحات صوفیه تلفظات

اصطلاحات شيخ كمال الدين عبدالرزاق كاشى شيخ محى الدين عربي

It would be interesting to note that the Saint's last risala mentioned by Abdur-Razzaq is رساله من المعنى المعنى

#### Importance of the Treatise:

This small treatise is significant in respect of the following points:

- 1. This treatise is a valuable addition to the meagre available Persian literature of the Bahmani period.
- 2. It is the oldest work on the subject and hence it is a very reliable document about the biography of Shah Ni'matullah Wali.
- 3. It contains the spiritual pedigree of the Sufis of various silsilas resulting in recording the names of a large number of Sufis. Hence the author has called it a Tadhkira-i-Sufia.
  - 4. It gives some facts concerning Deccan history, for example:
- (i) It contains the details of the Sultan Shihabud-Din's dream and presentation of crown by Shah Ni'matullah Wali. This account differs from Firishta but agrees with Kirmani's.
- (ii) This treatise gives the complete titles of both Sultan Shihabud-Din Ahmad Shah Wali and Sultan Alau'd-Din Ahmad Shah; the former is stated with these titles:

' حضرت افضل السلاطين ، جمانبان جمانباني ، جماندار اقليم كارداني ، جمانگير عالم علم افرازي ، جمان مماك حسن پردازي ، جمان بخش ممالك

داوری ، جهان نواز دیار دادگری المستنصر بالله الغنی ، السلطان العادل الباذل الكامل الفاضل ابوالمغازی شهاب الدنیا و الدین احمد شاه الولی البهمنی . "

افضل السلاطين ، اكمل العارفين ، المستنصر بالله الغنى ابو المغازى شهاب الدنيا و الدين احمد شاه الولى البهمنى

while the latter with these titles:

سلطان الشرفا . . . المستنصر بالله القوى الغنى السلطان ابن السلطان ابو المظفر علاء الدنيا و الدين

The titles of Sultan Ahmad Shah as given in the Tarikh-i-Firishta and Burhan-i-Ma'athir generally agree with the above for example, in the latter the Sultan has been called

خدایگان اعلی شهاب الدین و الدنیا افضل سلاطین آل بهمن اشرف ملوک ملک دکن ابو الغازی سلطان احمد شاه ابن احمد خان الخ. افضل السلاطین ابو الغازی سلطان احمد شاه بهمنی

while in the Tarikh-i-Firishta he has been termed as One point to be noted is that four titles are common to the treatise and the chronicles, viz. Shihabud-Din, Afzalus-Salatin, al-Wali, Abu'l-Maghazi (Abu'l-Ghazi). This patronymic epithet Occurs invariably in Burhan-i-Ma'athir, and the same is used with a slight change in diction as Abu'l Maghazi, on two occasions in Wa'izi's treatise as well as in Abdul-Razzaq's risala. The correct phraseology is Abul' Maghazi as mentioned by Wa'izi and Kirmani and not Abu'l Ghazi as appearing in Burhan-i-Ma'athir. The literal meaning of the term is 'father of campaigns.' The word Maghazi is a plural of Maghaza bearing 3 shades of meaning—battlefield, campaign and military operation, with an implied meaning of paragon of prowess. The titles of Alau-d-Din as given in the Burhan-i-Ma'athir are the same as appear in Wa'izi's treatise, viz., Abu'l-Muzaffar 'Alau'd-Din Ahmad Shah b. Ahmad Shah Wali Bahmani. But Firishta just mentions him as Sultan Ahmad Bahmani.

(iii) It introduces Shaikh Nizamud-Din Ahmad Faruqi alias Shaikh Khojan as an important saint of his time. Through his line of pedigree the author supplies this important information that Sultan Alau'd-Din Hasan Shah Bahmani, the founder of the Bahmani dynasty, got one of his daughters married in the family of Shaikh Farid Ganj-i-Shakar.

(iv) Abul Aziz Wa'izi supplies information about Saiyid Alaud-Din Mahdi Tabrizi, a renowned disciple of Shah Ni'matullah Wali. According to Abdur-Razzaq Kirmani, Saiyid Mahdi proceeded to India from Syria and perhhps it was there that Wa'izi contacted him and obtained material for his treatise. In this way we come across the personality of a saint who was a great disciple of Shah Ni'matullah and who lived for some time in India.

The Language and Style:

The treatise is generally written in a simple and straight-forward language, but at times abundant adjectives and epithets drawn from Arabic vocabulary render the style intricate, though this is not a common feature. However, the author being very fond of saja', uses it in three and even more words. A few instances are quoted below:

هرکس <sup>32</sup> بهزار دل و جان بسر دوان و چشم غلطان سوی رایت هدایت آن خسرو عارفان در آمد و زیر چتر حمایت و صاتب شفاعت در خزید، هر چند دور باش مهابت عظمت و ولایت آن پیشرو رهبران نمودار شد هر طالبی صادق و پیروی واثق به رشد آن رهنمای عاشقان بر سر کار شد، روز بروز و ساعت بساعت قلوب خواص و عوام بسوی سرایچه احاطت و بارگاه رفیع ولایت و آرامگاه وسیع هدایت حضرت معلاء شاه ولی متوجه بر آمد الخ

اما دل مطهر و در عین حضور رایت سرور گشودند. هر شخصی را بدلائل و قیاس و بمناظره و احساس بشرهٔ مشتاقانه و التفات اعضا و مستی عیون مستانه و اکراه از ترددات معاملات علاقات و انقطاع از صحبت خلایق و مکالمات بظاهر محسوس شده اسباب تیقن می افزود.

The following epithets mostly formed from the word explain fully his interest in rhetorics:24

جهانبان جهان جهانبانی، جهاندار اقلیم کاردانی، جهانگیر عالم علم

<sup>(32)</sup> See Majmu'a, p. 288.

<sup>(33)</sup> Ibid., p. 312.

<sup>(34)</sup> Ibid., p. 316.

افروزی ، جمهان نمای مملکت حسن پردازی ، جمهان بخش ممالک داوری ، جمهان نواز دیار داد گری الخ

The writer has abundantly used the Arabic plural ending in perhaps with a view to creating Jinas. Some examples are these:

خارقات ، تصنیفات ، اربعینات ، مالوفات ، سجدات ، سلسلات ، بنیات ، جوابات ، سنوات ، ملتمسات ، کشوفات ، عبورات ، etc.

Some of the words commonly used are هر همه pp. 291, 312, 313, 315, 317; pp. 292, 307 two times, تلوین pp. 273, 273 کشوفات ; 271, 273 تلوین pp. 287, 316, 318; ماذون pp. 287, 305; تبنل pp. 281, 306, 317; كرگان pp. 281, 306, 317; يضرورت pp. 291, 309.

The words not used commonly in Persian are of this nature:

ما المجلاس الله (p. 313), المجلاس الله (p. 313), المجلاس الله (p. 313), المجلاس الله (p. 273), المجلاس الله (p. 312), المجلات (p. 312), المناون (p. 312), المجان (p. 312), المجان (p. 312), المجان (p. 312), المجان (p. 271), المجان (p. 275).

#### The MS. of the Treatise :

The treatise under considerations exists in a unique manuscript preserved in the British Museum under Add 1(837 No. XXII (Rieu's Cat. Vol. II p. 833). This MS. has been edited by Jean Aubin under the title of Risala dar Siyar Shah Ni'matullah Wali in a Mojmu'a called عموعه در ترجمه احوال شاهنعت الله ولى كرماني containing the following three treatises:

- 1. Tadhkira der manaqib Hazrat Shah Ni'matullah Wali by Abdu'r-Rzzaq Kirmani, pp. 1—132.
  - 2. A chapter from Jama' Musidi by Musid Mustausi Yazdi, pp. 133-268.
  - 3. Abdu'l Aziz's said treatise, pp. 269-322.

It was published in 1335/1956 under Bibliotheque Iranienne, Tehran, Department d'Iranologie d' l'Institute Franco-Iranien, and from Paris: Librairie d' Amerique et d'Orient, Adrien-Maisonneuve, with an Introduction in French and three indexes.

This is a scholarly critical edition of the text. But one comes across a few printing errors which have somehow escaped the notice of the editor. I shall quote some of them:

p. 286, 1. 17- خداى عزوجل ; از قضاى خدا عزوجل is the correct form. p. 285, 1. 19. In the verse from the Qur'an the word is سلم and not الله .

p. 293, l. 5- نقيه شيخ برهان الدين ابراهيم بن عمر علوى. The correct name of the Faqih was شيخ برهان الدين ابراهيم بن على علوى as appears on p. 295, l. 18. 'Abdu'r Razzaq Kirmani who consulted Wa'izi's treatises gives this name twice as شيخ برهان الدين ابراهيم بن على علوى (p. 57, ll. 6.7 p. 58, l. 15). Hence it may be regarded as the correct name.

p. 308 lines II-12- إلدين مقتداء سنتار؟ The last doubtful word may be corrected as سيد تاج الدين مقتداء سنتان for 'Abdur Razzaq Kirmani has quoted it as such (see the Majmu'a, p. 111, 1. 8).

p 308 lines 3-4. In ابو المغازى شهاب الدنيا و الدين احمد شاه ابى البهمنى is incorrect; the correct word الولى البهمنى appears on p. 316, 1. 10.

p. 316 l. 9- المنتصر بالله الغنى and appears correctly on p. 308, l. 3.

p. 3II, 1. 3- رساله شرح رباعی شیخ ابوسعید ابوالخیر. The editor has added a note that three words were not readable. May I venture to add that a comparison of this with No. 30 p. 115, lines 5-6 would reveal that most probably the three words were

(Courtsey: Islamic Culture, Hyderabad.)

## News from the Cultural Department

#### His Imperial Majesty's Birthday:

The Indo-Iran Society in collaboration with the Cultural Department celebrated the birthday of H.I.M. Shahan-Shah Arya Mehr of Iran on October 28, 1972 at Iran House. Mr. Anant Lal, the well-known Shehnai Player of India; gave a performance of his art before a large audience consisting of Diplomats; Members of Indo-Iran Society and the elite of the town. Later, all the guests were entertained at a sumptuous tea arranged at the beautiful lawns of Iran House.

#### Crown Prince's Birthday:

The Cultural Department celebrated the birthday of H.R.H. Crown Prince of Iran on October 31, 1972. by organising a Roozeh Aftar party for the students of Persian Classes. Before Aftar, the students recited poems and short stories and read papers in Persian language at a meeting which was presided over by the Director of the Iran House. Speaking on the occasion Mr. Narimanizadeh promised to arrange many such functions as and when possible.

#### Presentation of Books:

On behalf of the Cultural Department of the Imperial Embassy of Iran, New Delhi, the Director of Iran House presented a large number of books



Dr. Jalali Naini with the Union Minister Dr. Karan Singh.

to three important institutions of learning situated in New Delhi.

On November 11, 1972, he visited the Jawaharlal Nehru University and presented a set of books consisting of Persian Language, literature, history and philosophy, to Dr. A. W. Azhar, Associate Professor and Head of the Persian Department, at a solemn ceremony organised at the Centre of Asian and African Languages. Dr. Azhar thanked the Cultural Department of the Imperial Embassy of Iran for the valuable gift and wished continued closer rela-

tions between the University and the Cultural Department which the latter also reciprocated.

The Director of the Iran House visited the Jamia Millia Islamia on November 18, 1972 and presented the gift of books to Prof. M. Mujech, the Vice-Chancellor in the presence of Dr. Hakeemuddin Oureshi, Head of the Persian Department. Prof. Mujeeb, himself a well-known scholar, assured the Director that the books will be a valuable addition to the Library of the University. He was of the opinion that such Persian books should be made available regularly for the benefit of teachers and students who are interested to learn more about Iran and Persian Literature.

Lastly, on November 24, 1972, the Director of Iran House paid a visit to the National Archives, Government of India, where valuable historical records of the Government are preserved and which serves as a unique place for research scholars. Miss D. G. Keswani, the officer on Special Duty of the Archives was happy to receive the gift of Persian books and assured that it would add to the utility of the National Archives which already has a large number of Persian documents and manuscripts.

#### Visit of Dr. Jalali Naini

Dr. Jalali Naini came once again to India in connection with the Aurobindo Centenary Celebrations. He came to Delhi as an Iranian Delegate to the Seminar on Human Unity organised under the Ministry of Education, Government of India, in the month of December 1972. The Seminar which attracted a large num-



Function for the Students of Persian Classes.

ber of foreign delegates was also addressed by the President Mr. V. V. Giri and Prime Minister Shrimati Indira Gandhi. Dr Naini also read a paper entitled 'Aurobindo and the Problem of Human Unity' which was highly acclaimed by the audience. During his week long stay in India, he also visited Allahabad to see his old friend Dr. Tara Chand, a former ambassador for India in Iran and presently President of the Indo-Iran Society. Dr. Naini also visited the Cultural Department and gave an interesting account of his stay in India.

## Tenth Anniversary of the Iranian Revolution:

In collaboration with the Cultural Department, the Indo-Iran Society, New Delhi, organised a function to celebrate the Tenth Anniversary of the Iranian Revolution. A programme of Talks and Documentary Flims was arranged on January 27, 1973 at Iran House. Prof. Mujtaba Minovi, the eminent Iranian Scholar, who presided over the function, spoke about the Indo-Iran Relations. Besides him, Dr. A. W. Azhar of the Jawaharlal Nehru University and Mr. S. Chandra of the University of Delhi also spoke on the occasion. Both the scholars who have been to Iran earlier for Research and higher studies explained at length the Social Developments in Iran during the last few years and narrated some of their personal experiences projecting the change that have taken place due to the reforms introduced by H. I. M. Shahanshah Arya Mehr of Iran ten years ago. One Mrs Handi from among the audience was so moved on reading the achievements of the revolution that she asked the permission of the Chair to say a few words. In her brief speech she praised and congratulated H. I. M. Shahanshah Arya Mehr for his democratic principle and forward looking approach. She was also happy to learn about women's emancipations and was confident that woman of Iran will further progress under the patronage of H. I. M. Shah Banou of Iran. Later two docu nentary films entitled "From Cyrus to Pahlavi" and "The Iranian Women" were shown to the large gathering. In between the two all the guests which included H.E.

The Ambassador of Iran and Mrs. Goodarzi, Members of the diplomatie corpse, members of the Indo-Iran Society, and other elite of the town, were entertained over a sumptuous tea.

#### News from Calcutta:

The Calcutta Branch of the Indo-Iran Society celebrated the 53rd birthday of H.I.M. Shahanshah Arya Mehr of Iran at the Banquet Hall, Hotel Ritz Continental on Thursday, the 26th October 1972. Dr. Suniti Kumar Chatterji, the National Professor and President of the Calcutta Branch of the Indo-Iran Society, who presided over the function, gave an illuminating lecture on the ancient greatness and glory of Iran and how Iran is striving hard once again to come to her own under the Shah. Dr. Hira Lall Chopra, the Honorary Secretary, spoke at length about the significance of the occasion and presented a picture of rapid strides Iran has made during the last 31 years. Mr. Mohammad Mehdi Shaikhai, an Iranian teacher, Dr. Jal Wadia and Capt. Bhag Singh MBE of the Sikh Review also paid tributes to H.I.M. Shahanshah Arya Mehr on his achievements in and outside Iran. The function was largely attended by the Members of the Society, journalists and the elite of the town.

### News from Bombay

## Visit of Best Persian Student to Iran:

Mrs. Mona Dev Anand, wife of the well-known film star of Indian Screen was

adjudged the best Indian student of Persian Classes conducted by the Iran Culture House, Bombay. She was sent by the Cultural Department for a short sight-seeing trip to Iran. Before her departure, a send-off dinner was given which was attended by H. E. and Mrs. Afshar of the Iran Consulate, Bombay.

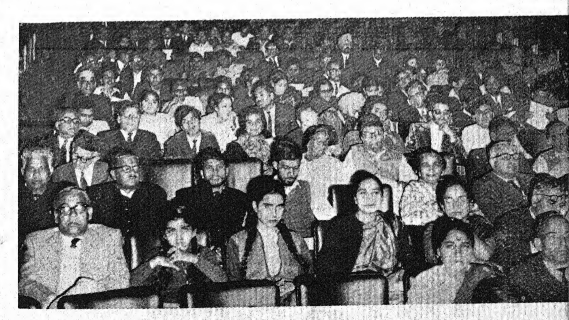
#### Talk by Dr. Dastoor Framorz Bod:

In the last week of September, Prof. Dastoor Framorz Bod, a well-known Iranologist and scholar who is attached to many West-American Universities, gave an interesting talk at the Cama Oriental Institute, Bombay. The topic of his talk was 'Civilization and Culture of Ancient Iran—as viewed by the Western Scholars'. After his learned discourse, Dr. Mehdi Gharavi, Asstt. Cultural Counsellor and the Director of

Iran House, who presided over the function, also spoke on the occasion. Besides many dignitaries and elite of the town, many learned scholars and Members of the Indo-Iran Cultural Society were present.

#### Talk by Mr. Banaji:

Under the auspices of Indo-Iran Cultural Society, Bombay, Mr. Hormoz Banaji, the President of the Society gave a talk on 'Ruins of Takht-e-Jamshid' on October 18, 1972 at the Cama Oriental Institute Hall. The Consul General of Iran, H.E. Mr. Afshar also spoke about the importance of cultural relations between India and Iran. The function was largely attended by members of the Society, scholars and lovers of Iranian culture and the clite of the town.



A view of audience at Sapru House, New Delhi.



eption on the occasion of the Birthday of H.R.H. Reza Pahlavi, Crown Prince of Iran.



جدید التشکیل تدریس زبان و ادب فارسی بعمل میآید. در چندین دانشگاه، فارسی تا درجه فوق لیسانس تدریس میشود. عده ای از دانشمندان و دانشجویان مشغول تحقیقات و مطالعات دربارهٔ زبان فارسی و احوال و آثار بزرگان فارسی هستند. بویژه آنها توجه خود را به خدمات نویسندگان و شاعران هندی به فارسی معطوف میدارند. کوشش برای آشکار نمودن نفوذ فارسی بر زبانهای جدید هندی نیز بوقوع پیوسته است. در

سالهای اخیر نفوذ سانسکریت در ایجاد آثار گوناگون در فارسی هم طرف توجه قرار گرفته است. هم اکنون در هند تعداد معتنابه دانشجویان مشغول تحصیلات زبان و ادبیات فارسی هستند. زبان فارسی رابطه نزدیکی با جریان های عمدهٔ فرهنگی ما دارد و بعنوان زبان کشور بزرگ همسایه ما ایران و بعنوان آنکه صدها سال زبان نویسندگان و شاعران خود ما بوده است احترامات خاصی به آن گذارده میشود.

درود و تهنیت
هئیت تحریریه مجله هند و ایران بمناسبت و دهمین سال رستاخیز سپید ایران و بیست و پنجمین و سالروز جمهوری هند ، بهترین شادباشهای قلبی و را تقدیم میدارد .

خیرالله فدا لاهوری قصه ٔ میرزا و صاحبان را نوشت ـ داستان عشقی دیگر پنجاب دوسوهنی سهیوال'' نیز بفارسی ترجمه شد.

در قرن نوزدهم نفوذ فارسی مورد کاهش بیشتری قرار گرفت و یکی از علل آن هم رونق بازار زبان انگلیسی بود معموار شاعران آن دوره زبانهای فارسی و اردو هر دو را بکار میبردند. تقریباً همه تذکرههای شاعران اردو اول بزبان فارسی نوشته شد. میان شاعران فارسی دوره اسامی نواب مصطفی خان حسرتی ، رسا لکمنوی و غلام امام شمید را میتوان ذکر کرد.

آخرین شاعر بزرگ فارسی هندی اسدالله خان غالب (۱۷۹۷-۱۸٦۹م) است. نامبرده اشعار فارسی خود را مایه افتخار خود میدانست. وی بزرگترین شاعر زبان اردو و یکی از شاعران بزرگ جمهان شناخته شده است، ولی درجه و مقام او بعنوان شاعر فارسی هنوز معین نشده است. غیر از دیوان فارسی، او یک کلیات نثر فارسی نیز دارد.

دکتر محمد اقبال شاعر بزرگ زبان فارسی در شبه قاره هند و پاکستان در

قرن جاری محسوب میشود. اقبال سمیل از جمله شاعران این دوره است که قصاید زیبائی ساخته است. شاعران کوچک دیگر نیز قصیدهها و غزلمها بزبان فارسی نوشته اند.

بهر حال برای قضاوت دربارهٔ

فعالیت جدید ادبی فارسی نباید تنم شاعری مرسوم را وسیله سنجش قرارداد بعد ازكسب استقلال علاقه به تحقيقات ادبی بنحو شایستهای احیاء شده است. چون بیشتر مواد تحقیقی برای فارسی ا همچنین اردو و تاریخ قرون سیانه ٔ هنا در فارسی است. در تعداد انتشاران زبان فارسى ازدياد قابل ملاحظهاى حاصل شده است . دواوین پیشینیان ، و کتم تاریخی تاریخ نویسان درباری ورقیبا آنها ، ملفوظات اوليا ، تذكرهها نويسندگان و مقدسين و حكما و واعظي منتشرشده است و بعضى از آنها يادداش های مفصل توضیحی و یا مقدمه ها داشته صرف نظر از ادبیات کمهن فارسی ، کوشش هائی برای انتشار کتابها بفارسی امرو نیز بعمل آمده. تقریباً درهمه دانشگاه ها: قدیمی این کشور و بعضی از دانشگاه ها:

برهمن در ۱۹۰۹ م دبیر کل بخش نامه نویسی دولت شد که در آنجا نثر نگار بزرگ عصر خود میرزاجلال الدین طباطبائی در سمت دبیر او مشغول کار بود. برهمن شاعری بزرگ و نخستین شاعر هندو بود که صاحب یک دیوان فارسی بود. معهذا اهمیت او بیشتر مبنی بر نثر اوست که دارای سلاست و سادگی غیر قابل تقلید است. آثار منثور او شامل غیر قابل تقلید است. آثار منثور او شامل درجهن و تحفته الوزراء ساست.

مسی و پونو (Sassi Punnun) مقبول ترین داستان سندی را علی تتوی در زبان فارسی حیات جاودانی بخشید. محمد بهکری و محمد طاهر نسیانی به ترتیب داستان مذکور را به نظم و نثر ترجمه کردند ولی ترجمه عاجی محمد رضائی از همه اینها شایسته تراست.

یکی از خدمات پرارزش ادبی عمد شاهجمان " بمار دانش " تالیف عنایت اله کمبوه میباشد.

ادبیات عمد سلطنت اورنگ زیب عالمگیر (۱۲۰۸ - ۱۷۰۷ م) اگرچه از سرپرستی ملوکانه بی بمهره بوده ، اما فاقد شاهکارهای ادبی نیست ـ سیرزا روشن ضمیر و نصیرالله

سیف خان ، به ترتیب پارسی پرپجاتاکا (Raga Darpan) و راگ درپن (Parijataka) را ترجمه نمودند. حقیریا داستان منظوم عشق ''ماداوانالا و کاما کندالا'' -Madha مشتراتی معشق ''ماداوانالا و کاما کندالا'' -سیکا و منوهر'' (Madhuram) داستان ''میکا و منوهر'' (Mika va Manuhar) و محمد اکرم (Mika va Manuhar) و محمد اکرم طالب آملی (ملک الشعرای جمانگیر)، طالب آملی (ملک الشعرای جمانگیر)، فائی کشمیری، شاهجمان)، قدسی مشهدی، فائی کشمیری، فائی کشمیری و ناصر علی سرهندی درمیان شعرای برجسته ناصر علی سرهندی درمیان شعرای برجسته قرن هفدهم میلادی قرار دارند.

با انحطاط سلطنت تیموری نفوذ و اعتبار فارسی نیز روبه زوال گذاشت ولی با وجود آن تا پایان قرن هیجدهم ابن زبان نفوذ خود را نگهداشت و شاعران معروف سانند سیرزا عبدالقادر بیدل بزرگترین نمایندهٔ سبک هندی ، در هند ظاهر شدند.

داستان عامیانهٔ پنجاب ''میرزا و صاحبان'' در ۱۷۳۳م بعنوان'شمع محفل'' از قلم تسکین نگارش یافت. سپس را حیات جان باقی کلابی بفارسی نوشت و بیش از بیست ترجمه دیگر فارسی بدنبال آن بوجود آمد .

تقریباً بطور همزمان ادراکی بیگری داستان لیلا و چنیسر را (Lila va Chanisar) برشته نظم کشید . شاهی ، داستان حقیقی عشق برادر خود را بعنوان "دلفریب" نوشت. بعداً فانی کشمیری نیز این داستان را در "نازونیاز" خود بیان نمود.

جمانگیری، نمونه کرانبهائی از اتوبیو گرافی جمانگیری، نمونه گرانبهائی از اتوبیو گرافی بیادگار گذاشته است برای اولین بار در دورهٔ سلطنت او داستان پادماوات (Padmavat) بفارسی ترجمه شد. وسپس مترجمین دیگر آنرا برای خود سر سشق قرار دادند ـ داستان زبان هندی خیانداین و مامد کلا نوری، و داستان (کامروپ و حامد کلا نوری، و داستان (کامروپ و حامد کلا نوری، و داستان (کامروپ و کام لاتا) (Kamrup Kamlata) توسط عمد کاظم حسینی و دیگران بعد از او بفارسی ترجمه شد.

از نظر فرهنگ و دانش ، عهد سلطنت شاهجهان را میتوان براستی دورهٔ داراشکوه (۱۹۱۵ - ۱۹۰۹ م) که پیروزه

های وی در صحنه تعبیر مجدد فرهنگی و فلسفی عقاید و افکار هند و ایرانی و هند و عرب بی بها است، توصیف نمود. از طریق اختلاط و ترکیب تصوف و دین ودائی ، داراشکوه جویای آمیزش عقاید گوناگون شد و خودش نشانه آن آمیزش گردید.

داراشكوه تسلط كاسل برزبانهای فارسی ، عربی ، سانسكریت و هندی داشت. او در زبان هندی شعر سیسرود و صاحب یک دیوان فارسی بنام اکسیراعظم بود. در نثر آثار او شامل "گوشتی بابا لال دایال Goshthi Babalal Dayal" و باگوات گیتا (Bhagavat Gita) میباشد. او میل داشت همه کتب مهم زبان سانسكریت به فارسی ترجمه شود و خودش سانسكریت به فارسی ترجمه شود و خودش مدت شش ماه بنام سر اكبر یا سرالاسرار ترجمه كرد كه در تاریخ ادب فارسی هندی یک "سنگ میل" بحساب میآید. هندی یک "سنگ میل" بحساب میآید.

یکی از مشاهیر ادبی این دوره چندربان برهمن (Chandra Bhan Brahman) (متوفی ۳۳۳ م) است که درمیان دانشمندان و فضلا و ادباء فارسی هند قرار دارد.

ماهاباراتا (Mahabharata) و رامایانا (Ramayana) دو حماسه و بزرگ نخست بدستور اکبر و تحت راهنمائی شاهانه بفارسی ترجمه شدند. اینها نویسندگان و شاعران را بخود مشغول داشت و ترجمه های متعدد این کتاب های مقدس بزرگ بما رسیده است.

نقیب خان ، عبدالقادر بدایونی ، ملا شعیری ، و محمد سلطان تانیسری ، با همکاری دانشمندان شهیر سانسکریت مانند دیوی برهمن "ماهاباراتا" را بنام رزم نامه به نشر فارسی در آوردند – احتمال میرود ابوصالح شعیب، ابوحسن علی، و داراشکوه نیز در این باب کوشش نموده باشند . ترجمه های بعدی "ماهاباراتا" شامل ترجمه های توسط حاجی ربیع النجب شامل ترجمه های توسط حاجی ربیع النجب و یکی از دانشمندان هندو میباشند .

عبدالقادر بدایونی " راسایانای " والمیکی (Valmiki) را نیز به نثر ترجمه کرده بود ولی اثری از آن بدست نیامده. راسایانا توجه مترجمین دیگر از جمله

سین هاسانادوآدریم ساتیکا -Sinhasanadva سین هاسانادوآدریم ساتیکا -Sinhasanadva بدایونی بترجمه آن همت گماشته بود . بدایونی بترجمه آن همت گماشته بود . تراجم دیگر داستان مزبور نیز بدست آمده است . مقارن با این زمان ، مصطفی خالق است . مقارن با این زمان ، مصطفی خالق داد عباسی "پانچا کیانا" (Panchakhyana) داد عباسی "هاری یانشا" (Hariyansha) را ملا شعیری " راجا تاران گینی " و محمد شاه آبادی " راجا تاران گینی " راجه کرد .

هیر رانجها (Hir Ranjha) ، یکی از معروف ترین داستانهای عامیانه پنجاب بابر شاه (۱۰۲۹-۱۰۲۹) خودش شاعر و نویسندهٔ زبانهای ترکی و فارسی بود. پسرش همایون (۱۰۳۱-۲۰۰۹م) دیوان کاسلی دارد - دیوانهای ترکی و فارسی بهرام خان خانخانان (متوفی ۱۳۹۱م) (Sir Dennison Ross) طبع و منتشر کرده است. قاسم کاسی و گدائی دهلوی از میان شاعران دورهٔ همایون میباشند ، همایون نامه از گلبدن بیگم معتبر ترین تاریخچه عمد همایون

عمد اکبر (۵۰-۵۰۰ م) مجلل ترین فصل تاریخ زبان فارسی است. گذشته از اکبر عده ای از اسء دربار میهان بزرگ هنر و ادب بودند و بعضی از آنها خود شان دانشمندان بزرگ بودند. عبدالرحیم خانخانان نابغه ای بود دارای استعداد های گوناگون – او تسلط کامل و یکسان بر فارسی و ترکی و هندی داشت.

غیر از فیضی ملک الشعرای دربار اکبر، عرفی قصیده نگار مسلم و نظیری غزلسرای بزرگی بود . ظهوری صاحب سند نثر نیز شاعری بنام بود . اسامی

حیاتی گیلانی ، صرفی کشمیری ، غزالی مشهدی ، میر حید معمائی کاشی نیز قابل ذکر است .

ابوالفضل تاریخ نویسی بود که پایه و مقام بین المللی داشت ، درباره او میگویند که حکمرانان آسباز قلم او بیشتر میترسیدند تا از شمشی اکبر . مهمترین تالیف او اکبر نام میباشد . عیار دانش و رقعات از جملا آثار او است . منتخب التواریخ عبدالقاد بدایونی ، تاریخ الفی ، طبقات اکبری تاریخ فرشته ، تاریخ حقی ، زبدة التواریخ تاریخ فرشته ، تاریخ حقی ، زبدة التواریخ روضته السلاطین ، هفت اقلیم و تاریخ همایون شاهی ذخیرهٔ بزرگ اطلاعاه مربوط به دورهٔ مذکور را تشکیل میدهد

بعد از استقرار امپراطوری خود اکبر کوشش های جدی در راه معر نمودن سنن سانسکریتی به زبان را فارسی بعمل آورد ، بدستور او بود فیضی کتاب لیلاوتی (Lilavati) (راجیع هندسه و جبر) را ترجمه کرد و داست نالا و دامایانتی ( Jala va Damayanti نالا و دامایانتی ( نامی بنام نل د اور مثنوی فارسی بنام نل د باز گفت – احتمالاً فیضی کتا

''—کاتا میتوانند دامن راستی و عدالت را بهیچوجه از دست ندهند''. سبک کتاب او بطورکلی ساده است ولی گاه گاهی نمونه های نثر مصنوع نیز در آن دیده میشود . عبارت آن جا بجا از ابیات آرایش یافته است . تاریخ نگار برجسته دیگر این دوره شمس سراج است .

در عمهد سلطنت سلطان علاءالدین خلیجی (۱۲۹۰-۱۳۲۸م) نخر غواص اولین لغت فارسی را در هند تدوین تمود محمد صدر ملا احمد حسن دبیر تاج "بساتین الانی" را که داستان عشق شاه کشور گیرو شاهزاده خانم ملک آرا رابیان میکند، نوشت. ضیاء الدبن نخش طوطی نامه نوشت و عبدالعزیز شمس بهای نوری کتاب معروف سانسکریت، "واراه می هیرا" Varahmihira را بنام ترجمه میرا «همراهی ترجمه کرد.

در اوان حکومت سیدها و لودیها (ماه میرازهٔ سلطنت دهلی منتشر شد، ادب فارسی هندی در شمال هند دیگر در ورطه ٔ فراموشی افتاده ولی در جنوب اوضاع نسبتاً بهتر و ثابت تر

بود و شاعرانی مانند فیروز شاه بهمنی ، یوسف عادلشاه و ملاحیدر اصفهانی بمنصه ٔ ظهور رسیدند . نثر نگارانی مانند یوسف بن احمد بن عثمان جلوه کردند . قاضی خان مؤلف آدات الفضلاء و ابراهیم قوام الدین فاروق ، مؤلف فرهنگ ابراهیم را بوجود آورد . طبیب نامبردار منصور بن محمد طبیب رساله های متعددی راجع به علم طبیب رساله های متعددی راجع به علم طب نوشت . ملا حسین واعظ کاشفی مؤلف انوار سهیلی در این آوان به هند آمد و چندین کتاب نوشت .

ادب فارسی در هند در زمان حکومت تیموری به اوج اعتلای خود رسید و آگره و دهلی بصورت سراکز بزرگ ادبی درآمدند. عدهٔ کثیری از شاعران و نویسندگان و هنرمندان بهوای شهرت و نام به هند مهاجرت کردند. در نتیجه کتاب های مهم و پرارزش نوشته شد ویا از زبانهای دیگر بفارسی ترجمه شد. شیوهٔ جدیدی معروف به سبک هندی در همین زمان معروف به سبک هندی در همین نرمان معروف به سبک هندی در هند و هم در ایران معروف به سبک هندی بیمنائع و علاقه به میمانی پیچیده از خصوصیات این سبک

از زمان سلاطین خانوادهٔ مملوک، دهلی مرکز بزرگ سیاسی و ادبی گردید. ملک تاج الدین و شباب الدین شاعران برجسته این دوره (۲۰۹-۱۲۸۹ م) هستند صفات مشخصه این دوره توسعهٔ ادب و تاریخ و سرپرستی و تشویق فراوان از شعر و سخن است. مهمترین کتاب تاریخی که در این دوره نگارش یافت تاریخی که در این دوره نگارش یافت طبقات ناصری تالیف منهاج سراج میباشد لباب الالباب، اولین تذکرهٔ زبان فارسی که احوال زندگی و آثار شعرا را شرح مید هد از قلم نورالدین محمد عرفی تراوش مید هد از قلم نورالدین محمد عرفی تراوش کرد . جامع الحکایات نیز تالیف عرفی است.

در زمان سلاطین خلجی و تغلق و آخرین سلطان سلاله مملوک، در تاریخچه فارسی هندی فصل جدید و کم نظیری اضافه شد، بابن معنی که شاعران، نشر نگاران و تاریخ نویسانی که به اهمیت آنها نه تنها هندیهای معاصر بلکه ایرانی های دوره های بعد هم اعتراف مینمایند، پا بعرصه وجود گذاشتند.

حقیقتاً بزرگترین شاعر در ادبیات فارسی هندی امیر خسرو دهلوی (۱۲۹۳–۱۳۲۰م)

است که ملقب به طوطی هند گردید هفت سلطان را زینت بخشید و بقرار معلوم بین چهار صد هزار و پانصد هزار بیت از خود بیادگار گذاشته است . تعداد تالیفات وی نود و دو گفته سیشود که پنج مجلد از آنها دیوانها سیباشد .

یکی دیگر از شعرای بزرگ این دوره خواجه امیر نجم الدین معروف به حسن سنجری است . ضیاء الدین برنی اورا سعدی هند میداند — بدرچاچ و قاضی ظمیر دهلوی نیز شهرتی بسزا دارند .

در این دوره که میتوان آنرا دوره غزل توصیف نمود ، شیوه تازه ای یعنی سبک عراقی که برای ظرافت و لطافت خود معروف است ، کم کم ظاهر شد و بطور کلی شیوه های پیشین را تحت الشعاع قرار داد . این شیوه که می کز آن د جنوب ایران بود در هند محبوبیت خاص بدست آورد و امیر خسرو و حسن سنجری برجسته ترین نمایندگان آن میباشند .

ضیاء الدین برنی (متوفی ۱۳۰۷ م مؤلف تاریخ فیروز شاهی نخستین تاریخ نویس بزرگ هند است ـ بعقیدهٔ او تاریخ نویسی فقط حق ویژه کسانی است ک

# سهم گرانقدر هند در گسترش دامنهٔ زبان و ادبیات فارسی دکتر سید امیر حسن عابدی استاد فارسی ، دانشگاه دهلی

تماسهای هند با ایران خیلی قدیمی در از آنست که بر صفحات تاریخ ثبت شده است. این خویشاوندی وداها و اوستا با گسترش زبان فارسی در هند در قرون میانه نه تنها بعنوان یک زبان رسمی بلکه بعنوان زبان طبقه وشنفکر محکمتر و استوار در گردید، و بنوبه خود ادبیات ما را بوسیله نظم و نثر ابتکاری و همیچنین بوسیله ترجمههای بی شمار از زبانهای هندی بویژه سانسکریت رونق و حلوه خاص بخشید.

زبان فارسی زبر سرپرستی سلطان محمود غزنوی (۹۹۸-۰۰۰۰ م) در هند رشد نمود. دردورهٔ سلاطین دیگر دودمان غزنوی (۱۰۳۰-۱۱۸۹ م) غزنی جای خود را بتدریج به شهر لاهور داد و در آن شهر پایهٔ محکم ادبیات فارسی هندی استوار شد. ادبیات فارسی هندیک از گرانبها ترین گنجینه های فرهنگ هندی

میباشد. نکتی لاهوری، ابوالفرج رونی و مسعود سعد سلمان شعرای بزرگ این دوره بشمار میروند. سید علی هجویری معروف به داتا گنج بخش لاهوری کشف المحجوب خود را برشته تحریر کشید که شرح بسیار نفیس عقاید و اصول صوفیه و حقا اولین کتاب بزرگ نشر فارسی و اولین کتاب صوفیانه در ادبیات فارسی هند میباشد.

بطور کلی دورهٔ سلاطین غوری از نظر ادبی بی حاصل محسوب میشود . یکی از ختصات این دوره و دوره های بعد مهاجرت صوفیان از ایران است که در هند بکار آموزش و نگارش عقاید صوفیانه خود پرداختند، حضرت خواجه معین الدین چشتی در سال ۱۱۲۱ م از ایران به هند آمد و در اجمیر اقامت گزید . مرقد او در آن شهر هم اکنون مرجع زائران از سر تا سر هما کنون مرجع زائران از سر تا سر هما کستان است .

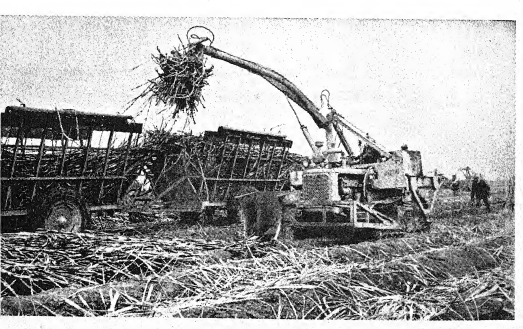
## پیام رئیس جمهور پیشین هند بایران

دو کشور ما در دورانی بیش از بیست و پنج قرن از لحاظ اندیشه و روح با یکدیگر همبستگی داشته اند . ما از یک سر چشمه سیراب میشده ایم .

امروز ما هر دو میکوشیم از راه گسترش آموزش ، از راه برقرار ساختن برابری میان مردان و زنان، از راه اجرای اصلاحات ارضی و کشاورزی و از راه بکار بستن تمام وسایلی که سوجب عدالت و پیشرفت اجتماعی میشود بسوی تحقق

جامه ئی مترقی و مرفه پیش برویم. ما با اشتراک در آرمانها به یکدیگر پیوند یافته ایم و این پیوند خیلی استوار تر از اتحادهای اقتصادی یا پیمانهای نظامی است.

مشتاقانه اسیدوارم که روابط ما در سالمهای آینده نیرو مند تر و نزدیکتر باشد و ما را بشکلی استوار تر بیکدیگر پیوند دهد. س. رادها کریشنان ۲۷ اردیبهشت ماه ۲۸۳



صنعتى شدن كشاورزى ايران

به بیان آن دارد. هر زمان که شوخی میکند دیدگان لمحه نی برهم مینهد و در هم.ن زمان است که انسان فکر میکند در برابر یک فیلسوف عالیمقام قرار نگرفته بلکه فردی در مقابلش ایستاده که از بیان یک شوخی ساده لذت میبرد. جنبه بیان یک شوخی ساده لذت میبرد. جنبه دیگر دکتر رادها کریشنان توجه خاصی است که بهنگام مکالمه بدیگران نشان میدهد. در چنین مواقعی شنونده نی صبور است و طرف را در مورد کاروشغل و وظیفه نی که دارد سئوال پیچ میکند وظیفه نی که دارد سئوال پیچ میکند طبیعتا انسانی است که بدیگران و امور ایشان و طرز فکرشان حتیقتا علاقمند ایشان و همگان را محترم میشمرد.

د کتر رادها کریشنان از جمله فیلسوفهای انگشت شمار جهان است و تاکنون بیش از ۲۰ مجلد کتاب در بارهٔ فلسفه برشته تحریر کشیده که نمونه ٔ بارز آن کتاب (فلسفه هند) است.

در زیر بعضی از مقامات ادبی و فرهنگی و اجتماعی دکتر رادهاکریشنان

ذ کر میشود:

دانشیار فلسفه در دانشگاه مدراس (۱۹۱۱) استاد فلسفه در همان دانشگاه (۱۹۱۲-۱۷) استاد کرسی فلسفه دانشگاه میسور (۲۱-۸۱۹) دانشیار دانشگاه آکسفورد (۱۹۲۹ و ۳۰ - ۱۹۲۹) استاد کرسی ادیان دانشگاه شیکاگو (۲۹۰۱) استاد دانشگاه های لندن و سنحست (۱۹۲۹-۳۰) رئيس كميته اجرائيه كنگره فلسفى هند (١٩٢٥-٣٧) رئيس كنفرانس فرهنگی آسیا (۳۰۰) معاون دانشگاه آندرا (۱۹۳۱-۳۹) معاون دانشگاه هندوی بنارس (۱۹۳۹-۳۸) استاد کرسی ادیان دانشگاه آکسفورد (۱۹۳۹-۰۲) عضوهیئت نمایندگی هند دريونسكو (٥٠٠- ١٩٤) رئيس دانشگاه دهلی (۱۹۰۳) معاون رئیس جمهور هند ( ۱۹۵۲ – ۱۹۵۲ ) و رئيس جمهور هند ·(1977 - 7V)

در شمارهٔ آینده پاره ای از عقاید فلسفی این دانشمند معاصر را بنظر خوانندگان گرامی خواهیم رسانید.

تاکنون هیچ انسانی در طول یک نسل برای وحدت بشریت براساس دوری از تعصبات خشک مذهبی چون او کار و خدست نکرده است. اساس فکرش در این امر همیشه این بوده که اگرمذهبی بخواهد ببشريت بمعنى اعم خدمت كند بایستی دور از تعصب خشک باشد. و گفته ''اگر قرار است پیام ادیان سبب پیشرفت معنوی فرد در عمد ما باشد بایستی از اظهار این بیان که فقط یک دین حاوی حقیقت است و جنبه ٔ انسانی دارد دوری یذیرفت. در چنین موردی نبايد وجه تمايز بين اديان قائل شد زيرا آنهائي كه بمطالعه دقيق كليه اديان پرداخته اند بخوبی درک کرده اند که تمام آنها حقایق واقع و مسلمی را ببشریت موعظه میکنند. بشر بایستی همیشه خود را در برابر دشمنان حقیقت و آنهائی که فناتیک هسند مسلح و آماده نگاه دارد".

## راهنماى توانا

با اینکه لغات و سیاق نویسندگی دکتر رادهاکریشنان یعنی این سیاستمدار و

فی**لسوف** شرق ، محکم و مؤثر است ولی کا او بهنگام سخنرانی کمتر از آنچه برث تحرير ميكشد قاطع نيست. شنونده دریک مجلس سخنرانی و چه در یک محا خصوصی این نکته را در همان لحظ اول درک میکند. بیان مقطع عبار و استفاده بجاً از لغات سبب گشته آ دكتر رادها كريشنان بعنوان بهتر سخنران هند در سراسر جهان معرو گردد. کلامش منجز و بیانش ح اگر سخنرانی ساعتمها بطول انجامد رو است . تا بحال کسی ندیده که او لحظ در جریان سخنرانی مکث کند و یا آن لغتى را دوباره بكار برد و نه فقط لغ يرارزش است بلكه مفاهيم آنها نيزاع و آموزنده میباشد .

اول در مصاحبهٔ های خصوصی و مکاا های شخصی خود نسبت بنحوهٔ کا بی تفاوت اند. ولی دکتر را دهاکریشن در این امر نیز دارای رقبای معد است. نه بدان سبب که باکلام خ شنونده را مسحور میسازد بلکه بسب حلاوتی که بکلام میدهد و ایمانی

اغلب دیده شده که سخنرانهای ط



استاد ادیان شرق در دانشگاه اکسفورد، خدمات فرهنگی او جوانب مختلف دارد. علاوه برسخنرانیهای پرارج دردانشگاههای مدراس، میسور و کلکته و همچنین اکسفورد مدتها معاون دانشگاه هندوی بنارس و رئیس دانشگاه دهلی بوده است. زمانی هم که رئیس کمیسیون دانشگاهها بود یکی از پر ارزش ترین اسناد مفید را در زمینهٔ فرهنگی بوجود آورد.

تردیدی نیست که فرهنگ ، چیزی که تمام حیات وی در راه آن گذشته است، یکی از عشقهای بزرگ دكتر رادها كريشنان بشمار ميرود يكيار گفت: " عام دانشگاهمای حمان بدون آنکه خود بدانند محبتی بین اعضای خود در سراسر عالم بوجود میآورند " نسلما دانشجو که در خدست این استاد بوده اند افق فکری دنیای خود را بر اثر تعلیمات او گسترده اند . هنر یک استاد بزرگ آنست که عشق بتحصیل و دانش را در دانش جویان خود بپروراند و دکتر رادها کریشنان با شیرین ساختن درس و با شیرینی بیان خود چنین عشقی را در دل هزاران دانشجو ایجاد کرده و به

آتش آن دامن زده است.

دكتر رادها كريشنان سالها رئيد هیئت نمایندگی هند در یونسکو بود بسال ۱۹۵۲ بمقام ریاست مجمع عموم آن انتخاب گردید . گاه انسان از خو میپرسد که چنین مردی با اینهمه وظایه و اموری که بر عهده داشت چگوا فرصت یافت کتابهای بیشمار دربا فلسفه و سذهب هند برشته تحرير كشد جالب آنکه تعداد زیادی ازین کتابه در همین سالمهای اخیر نوشته شده است در بین آثار متعدد او کتابهای نامبردهٔ ز بیش از دیگر کتابها شهرت دارند فلسفه ٔ هندو (۲ جلد) زندگی از نظر هندو زندگی از نظر ایدآلیستی ـ شرق و غرم از نظر مذهب - استاد بودا - ادیان شر و فکر غرب ـ اوپانیشادها ـ سذهبی آ ما لازم داریم ـ فلسفه رابیندرانات تاگور هند ، و چین ـ مذهب و جامعه ـ فرهنگ دكتر رادها كريشنان فقط مي دانشجویان نیست زیرا در طول حیا بوسیله آثار فلسفی و سخنرانیهای عمی وحدت کلیهٔ ادیان را همیشه موعهٔ

كرده است . بحق گفته اند كه شا

## دكتر رادها كريشنان

د کتر دارواپلی رادها کریشنان 

السوف و مربی و مؤلف معروف 
و رئیس جمهور پیشین هند ، روز 
پنجم سپتامبر ۱۸۸۸ با بعرصه وجود 
گذاشت و پس از اتمام تحصیلات خود در 
مدراس در دانشکده "پریذیدنسی" بتعلیم 
فلسفه پرداخت. از آن پس چه در هند 
و چه در بعضی کشورهای خارجه 
پستهای مهم تربیتی بوی محول گردید. 
جالب آنکه د کتر رادها کریشنان 
بعلت اشتغال بتدریس فلسفه در چند 
مؤسسه بزرگ فرهنگی جهان همیشه ناچار 
بمسافرت بوده است.

روابط او با یونسکو و سایر سازمان های فرهنگی و ادبی جمهان بسیار زیاد و نزدیک است . در سالمهای ۱۹۳۱-۳۹ میلادی عضو کمیته بین المللی همکاری روشنفکران ، در سال ۱۹۵۲ معاون سازمان بین المللی قلم ، در سالمهای

۰۰-۱۹۳۳ رئیس هیئت نمایندگی هند در یونسکو، در سال ۱۹۳۸ رئیس کمیته اجرائیه یونسکو و در سال ۱۹۰۰ رئیس یونسکو بوده است. و در سالهای دونسکو بوده است. و در سالهای ۱۹۳۹-۲۰-۱۹۳۹ سفیر کبیر هند در اتحاد جماهیر شوروی بود.

## مربی بزرگ

هند همیشه سرزمین ادیان و مربیان بزرگ اخلاق و فلسفی بوده است. مربیان بزرگ و تعالیمشان جزئی لایتجزی از فرهنگ و پیکر هند بوده است. دکتر رادها کریشنان باقاست برازنده و لباده ئی که برتن و عمامه ئی که بر سردارد سمبل واقعی یک مربی اخلاق است. این امر باعث تحیر نمیتواند باشد زیرا دکتر رادها کریشنان در طول حیات خود همیشه رادها کریشنان در طول حیات خود همیشه مربی بوده ، چه بصورت استاد فلسفه در مدراس و یا کاکته و چه بصورت یک

## غروبی در شمال

شیر دریا خفته در آغوش نی زاران هنوز

بیشه بیدار است از بانگ سپیداران هنوز

دست شب، نارنج سرخ آسمان را چیده است

خون او جاری است از دندان کمساران هنوز

با طلوع هر چراعی، روز پر پر سی شود

آسمان ، گلگون تراست از چشم تبداران هنوز

باد ، سر بر میله های سرد باران سی زند

مانده در زندان او همچون تبهکاران هنوز

موج، گوئی خواب دریا را پریشان می کند

شیر خواب آلود می غرد به نی زاران هنوز

آه ، امشب در من از دریا پریشان ترکسی است

كن خيالش سي پريشد خاطر ياران هنوز

حسرت تلخى است در كامش كه از مى خوشتر است

مستى اش خوابي است دور از چشم بيدا ران هنوز

گریهٔ مستانهاش در بزم هشیاران چرا ؟

نهنم باران خوش است آخر به سيخواران هنوز

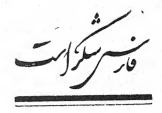
آه ، این مردی که در من می خروشد کیست ، کیست ؟

رسته از بندی در انبوه گرفتاران هنوز

پرده را پس می زنم: مرغابیان پر می زنند

گوشدای از آسمان ، آبی است در باران هنوز

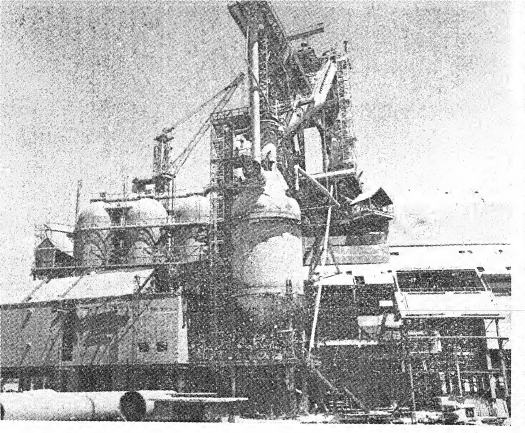
نادر نادر پور



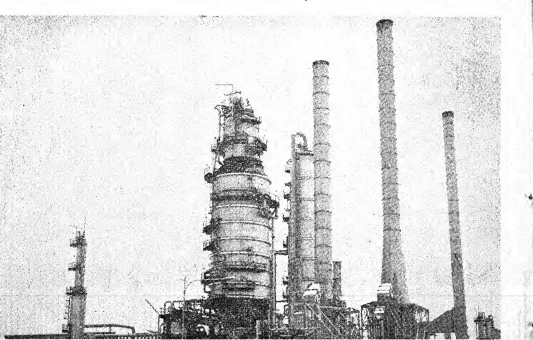
زندگی

گر چه سر شاری تو از بیمهودگی گر چه سی بخشی به سن فرسودگی در سکوت دشتهای بی کران در طنین خنده های کودکان در تلاش پینه دوز دوره گرد در چروک چهرهٔ آن پیر مرد چون به آغوش چمن رو مي کنم من ترا از نسترن بو سی کنم کرده ای آزرده از بیماریم میدهی از خویشتن بیزاریم می نشاند در دلم امیدها ناگهان تا دامن خورشید ها چون در آمیزی به رؤیا های من قصهٔ اندوه فرداهای سن بی گمان آکنده از نا خوشدلی است گرچه آنهم حاصلش بی حاصلی است دوست سی دارم ترا ، ای زندگی باز با تو دست یاری می دهم من ترا می بینم و حس سی کنم در میان ازدحام شهرها من ترا سی بینم و حس سی کنم در دو دست لاغر سبزی فروش گاه سی خندی برویم بی دریـخ در میان نسترنها خفته ای چون بينديشم كه دردا! سالمها! زشت و چرک و نفرت آور سیشوی گاه فکر روز های بهتری می پرم با بالمهای آرزو طرفه ای ، شهدی ، لطیفی ، روشنی ميبرى از خاطر من لحظه اى آه . . . فرداها كه چون ديروزها باز می خواهم بجان آینده را

افسانه یغمائی (نقل از مجله ٔ یغما)



پیشرفتههای چشمگیر ایران در زمینه های مختلف صنعتی



متناسب گردد . تمام افرادی که در سازمانهای اداری و دولتی کشور وظیفهای را بر عهده دارند باید خود را خدمتگزار میدم بشناسند و با کمال صداقت و صمیمیت وظایف خود را انجام دهند . هر کارمند اداری باید بداند که نیخستین وظیفه و سرعت در انجام می امیعات می دم و تسهیل گردش امور جامعه است . همین می دم هستند که قسمتی از در آمد روزانه خود را به عنوان مالیات به دولت می دهند و دولت حقوق مالیات به دولت می دهند و دولت حقوق کارمندان خود را بدین وسیله تأمین می کند .

در آموزش و پرورش کشور نیز باید تغییرات اساسی بوجود آید . از یک سو باید بتدریج تمام کودکان ایرانی در شهرها و روستاها به مدرسه دسترسی

داشته باشند و از سوی دیگر باید مدارس علاوه بر اینکه می کز آموزش هستند به پرورش کودکان و جوانان نیز بپردازند مدارس همچنین باید برای تشخیص استعداد جوانان و هدایت آنان به رشته های تحصیلی و حرفه های گوناگون اقدام کنند . در مورد روشهای آموزش و پرورش نیز باید تغییرات اساسی بوجود و پرورش نیز باید تغییرات اساسی بوجود آید و پرورش حس ابتکار و تفکر و همکاری اجتماعی جانشین حفظ کردن کتابهای درسی بشود .

آموزش حرفه ای باید در کشور توسعه یابد تا جوانان ما بتوانند مواد طبیعی موجود در کشور را استخراج کنند و در کارخانه ها و کارگاهها برای تبدیل این مواد به وسایل زندگی اقدام نمایند ."

هيئت تحريريه

كشور نيز مانند جنگلها ملي گرديد يعني مالكيت آن منابع به ملت ايران تعلق گرفت. وزارت آب و برق به نمایندگی از طرف ملت و دولت ایران برای بهره برداری از منابع آبها در روی زمین و زیر زمین اتدام میکند. در سالمهای اخیر بر تعداد سدهای موجود کشور افزوده شده و در بسیاری از نقاط کشور نهرهای سیمانی ساخته شده است تا از بهدر رفتن آب رودها و نهرها جلوگیری بعمل آید همچنین در سورد رودهایی که آب آنها بی مصرف به دریا میریخت با ایجاد سدها و تونلهای انحرافی ترتیبی داده شده است که این آبها در مسیر تازهای حریان یابد و به مصرف مشروب ساختن زمینهای زراعتی برسد. در بسیاری از نقاط کشور شرکتمای تعاونی برای مهره برداری از آبهای زیر زسینی بوجود آمده است . مؤسسات دولتی و شرکتهای تعاونی با روش صحیح علمی آب رودها و چاه ها را در اختیار کشاورزان قرار

میدهند و بهای آب را به ترتیب

مناسبی از آنم ا دریافت سیکنند .

## نهضت نوسازی کشور ـ

با توجه به اصول انقلابی که شرح آنها گذشت مقدمات اصلاحات اجتماعی و اقتصادی در کشور ایران فراهم آمده و روابط خانوادگی بر اساس و بنیادهای جدیدی که با عصر حاضر متناسب است استوار گردیده است. با علاقه مندیئی که روستائیان به کار و تولیدپیدا کرده اند و با شرکتهای تعاونی که تشکیل و با شرکتهای تعاونی که تشکیل داده اند روستاهای کشور بتدریج آباد و حاصلخیز می شوند.

با توسعه ٔصنایع و بازرگانی بر وسعت و ثروت شهرهای کشور افزوده می شود . ایجاد صنایع سنگین مانند ذوب آهن و آلومینیم و صنایع پتروشیمی سوجبات افزایش در آمد سرانه ٔ تمام مردم ایران را فراهم میسازد .

## انقلاب اداری و آموزشی۔

دراینمورد شاهنشاه چنین میفرمایند:

'' سازمان اداری کشور که بر روابط
کهن استوار بوده است باید تغییر کند.
این سازمان باید با روح انقلابی جدیدی
که بر تمام شئون کشور حاکم است

تابع تشریفات پیچیدهٔ داد گستری نیست و اعضای این خانه ها میتوانند بهر طریق که مصلحت بدانند ترتیب رسیدگی به دعوی را بدهند و بین طرفین صلح و سازش برقرار کنند. بر اساس همین اصول در شهرها نیز شورای های داوری در سال همی تأسیس یافته است. در سال همی داوری نیز مانند خانه های انصاف از طرف مردم برای صدت سه سال انتخاب میشوند.

ملی کردن منابع آبهای کشور - وردن آب در کشور، وردن آب در کشور، گذشته از آنکه مطابق مصالح عالیه ملی ماست، با روح و مفهوم تعالیم اسلامی نیز تطبیق دارد، زیرا در احادیث اسلامی آمده است که:

"مسلمانان در سه چیز با یکدیگر شریکند. آب، آتش و مراتع"

( از سخنان شاهنشاه آریا مهر)

از آنجا که سر زمین ایران،

بنابر طبیعتش خشک است، توسعه منابع

آب، همواره مورد توجه بنیا نگذاران

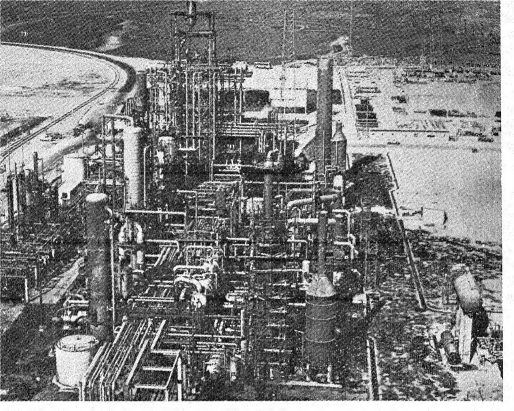
آبادانی کشور بوده است، و از قرنها

پیش ملت ایران بمناسبت کارهای عظیمی

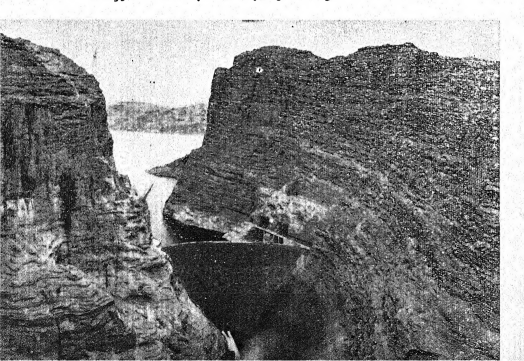
که در جهت تأمین آب مزروعی انجام داده است، بعنوان سعماران توسعه منابع آب شهرت داشته است. برای اثبات این ادعا کافیست بدانیم که هم اکنون، حدود پنجاه هزار رشته قنات دایر و بایر در سراسر مملکت وجود دارد که تاریخ ساختمان بسیاری از آنها، قبل از اسلام است.

درایران، هم اکنون در حدود . . . ه صور شته قنات دایر وجود دارد که طول هر تونل بطور متوسط پنج کیلومتر و مجموع آبی که از این قناتها استخراج میشود، قریب . . . ه متر مکعب در هر ثانیه ، یا ده میلیارد متر سکعب در سال است.

طول یکی از این قنات ها ، هفتاد کیلوستر و عمق عمیق ترین چاه قنات دیگر ... بم متر است ، که مدت حفر آنبها چند نسل بطول انجامیده است . از طرف دیگر از منابع آبی موجود کشور نیز به صورت صحیح و علمی بهره برداری بمی شده و بنابر این قسمت عمدهٔ آب رودها و قناتها و چشمه ها بهدر میرفته است . برای رفع این مشکل ، منابع آبی



توسعهٔ کارخانجات و ایجاد سدهای بزرگ



قسمت دمهندسی بهداشت وزارت بهداری وظیفه دارند تابه امر بهداشت انفرادی و اجتماعی روستاها رسیدگی کنند کوشش این سپاهیان باعث شده است که بسیاری از روست ئیان کشور ، که تا چندی پیش از مراجعه به پزشک خود داری میکردند، امروز با کمک سپاهیان بهداشت در امر پیشگیری از بروز بیماریها همکاری میکنند.

سپاه ترویج و آبادانی سومین سپاه انقلاب ایران در اول مهر ماه سهم ۱۳۳۳ بقرمان شاهنشاه تأسیس گردید. هدف از تشکیل این سپاه کامل کردن بر نامهٔ اصلاحات ارضی کشور بود.

یکی از وظایف مهم سهاهیان ترویج
و آبادانی این است که برای ده
"شناسنامه" تنظیم و تهیه کنند، یعنی
وضع طبیعی، اقتصادی، اجتماعی، فرهنگ
و کشاورزی ده را روشن نمایند. این
سهاهیان همچنین باید به اجرای بر نامههای
آموزشی در امور کشاورزی و دامپروری
بپردازند.

برای حفظ محصولات کشاورزی و دامی از خطر آفتهای نباتی و آفتهای

دامی نیز وسیله های لازم در اختیار این سپاهیان می باشد تا به هنگام ضرورت برای دفع آفتهای گوناگون بروستائیان کمک لازم برسانند.

تشکیل خانههای انصاف و وزارت داد گستری شورائی بنام خانه انصاف برای یک یا چند ده تشکیل میدهد تا به اختلافهای روستائیان رسیدگی کند و آنها را سازش دهد. میدم این یک یا چند ده ، پنج تن از معتمدان خود را بر میگزینند تا بمدت سه سال این شورا را تشکیل دهند.

خانه انصاف ، به نا سازگاریها و اختلافهای سیان ساکنان روستاها با صلح و سازش پایان میدهد. خانه انصاف میتواند به اختلافهای مالی که بیش از پنجهزار ریال نباشد رسیدگی کند کدخدای ده وظیفه دارد که با کمک مأموران انتظامی احکام خانه انصاف را اجرا کند.

جلسات خانه انصاف در مسجد یا مدرسه یا تمکیه یا مدرسه یا تمکیه یا محل دیگری که رئیس خانه انصاف مناسب بداند ، تشکیل میشود . جریان کار در خانه های انصاف

راه یافتند، آزادی زنان و برابری آنها با مردان برای استفاده از حقوق سیاسی سبب شد که زنان نبز مانند مردان در مسئو لیتهای اجتماعی کشور شرکت جویند و موجبات ترقی و تعالی کشور را فراهم آورند.

سپاه دانش ـ از آغاز مشروطیت تا انقلاب شاه و ملت اجراى كامل قانون آموزش و پرورش مخصوصاً در روستاها یکی از مشکلات کشور بود و با ایجاد سپاه دانش که به ابتکار شاهنشاه آریا سهر انجام گرفت این مشکل نیز به میزان قابل توجمی از میان رفت. پیش از ایجاد سپاه دانش در روستاها از هر صد کودکی که میتوانستند بمدرسه بروند، تنها بیست نفر به تحصیل دسترسی داشتهد و هشتاد نفر دیگر از نعمت سواد محروم بودند. برای اجرای آموزش و پرورش ، بویژه در روستاها چاره جز این نبود که یک اقدام انقلایی انجام گیرد. در ششم مهمن ماه ۱۳۴۱ شاهنشاه طرح سپاه دانش را علت ایران پیشنهاد کردند و ملت آنرا تصویب کرد. بموجب این طرح از میان جوانانی که دورهٔ آموزش

متوسطه را تمام کرده اندو بنا به قا به خدست وظیفه عموسی احضار میشو گروهی به نام سپاه دانش دورهٔ خد وظیفه خود را به آموزش و پرو بیسوادان در روستاهای کشور میگذران از سال ۱۳۳۷ دختران نیز مانند پس در اجرای بر نامه سپاه دانش و تو آموزش و پرورش عموسی شر

حستند.

سپاه بهداشت ـ یکی دیگر از مانع که راه پیشرفت ملت ایران را سد میا این بود که در روستاها و شهرها آم بهداشت احرا تمیشد. سازمانهای بهدا غیر دولتی و بیمارستانهای وزارت بهد اسکان نداشتند که این مشکل را از . بردارند. شاهنشاه آریا سهر در سال ۲۰ فرمان تشکیل سپاه بهداشت را ه کردند و اولین دورهٔ سپاه بهداشت شهریور ماه ۱۲۸۳ به خدمت اح شدند. این سپاه از پزشکان ، دن پزشکان ، دارو سازان ، مهندسان بهياران تشكيل يافته است. وظيفه سپاهیان بهداشت تلقیح وا کسنهای است. این سپاهیان همچنین باک

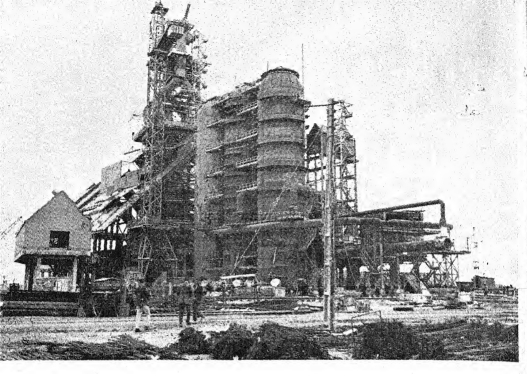
به کارگران است .

اصلاح قانون انتخابات ـ از سال مردم انتخابات ـ از سال مشروطه سلطنتی در ایران بر قرار گردید تا بهمن ماه ۱۳۸۱ (۱۹۹۳ م) که انقلاب شاه و ملت برپا شد تنها نیمی از جمعیت ایران که شرایط لازم انتخاب کردن کان مجلسهای قانون گزاری را دارا بودند، میتوانستند در انتخابات شرکت کنند یا به سمت کمایندگی از جانب مردم انتخاب شوند.

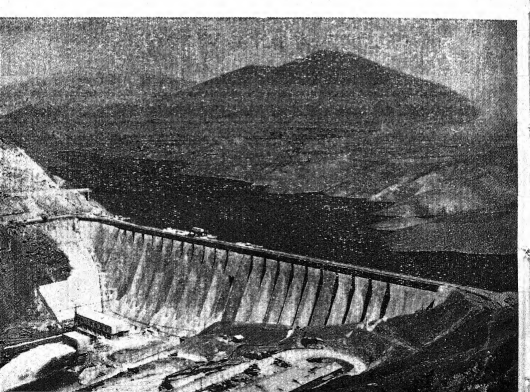
بیشتر کسانی که عمار کمایندگان عباسهای قانون گزاری را انتخاب میکردند، این از طبقه کشاورز و کارگر بودند، این افراد چون مطیع و فرمانبردار مالکان و سهامداران کارخانه ها و مدیران کارگاهها بودند، هیچگونه اختیار و کراگهها بودند، هیچگونه اختیار و کراگران و کشاورزان به کسانی رأی کارگران و کشاورزان به کسانی رأی میدادند که اربابان آنها تعیین میکردند و مالکان دهات و مدیران کارخانه ها کسانی را به نمایندگی بر میگزیدند که منافع آنان را در مجلسهای قانونگزاری منافع آنان را در مجلسهای قانونگزاری

انقلاب ششم بهمن که موجبات آزادی کشاورزان و کارگران را فراهم کرد، پس از نیم قرن که از آغاز محومت مشروطه و نهضت آزادیخواهی میگذشت نخستین بار سبب شد که کشاورزان و کارگران بتوانند در انتخاب نمایندگان مجلسهای قانونگذاری شرکت بهایندگان کشاورزان و اتحادیه های صنفی با سمت نمایندگی در این مجلسها شرکت کنند.

شرکت بانوان در انتخابات نمایندگان عبلسهای قانونگذاری - مهمترین اصلاحی که در امر انتخابات بعمل آمد، شرکت زنان ایران در مجلسهای قانونگذاری بود. از آغاز مشروطیت تا مهمن ماه ۱۳۳۱، تنها نیمی از جمعیت ایران یعنی مردان با شرایط خاص حق شرکت در مجلسهای قانونگذاری را داشتند. بر اثر انقلاب ششم مهمن ماه ۱۳۳۱ نیمی دیگر از جمعیت ایران یعنی زنان نیم قانونگذاری شرکت جستند و نخستین بار قانونگذاری شرکت جستند و نخستین بار در تاریخ مشروطیت ایران گروهی از آنان به مجلس شورای ملی و مجلس سنا



نموداری از نتایج نمر بخش رستاخیز سپید ایران



کار فرمایان و سرمایه داران در برابر دوزانه دوازده تا پانزده ساعت کار روزانه کارگران، سزد ناچیزی که اغلب برای سد جوع آنان نیز کافی نبود، به آنان مهرداختند.

در دو قرن گذشته در بسیاری از کشورهای صنعتی جمهان برای حفظ حقوق کارگران و آزاد کردن آنان از قیدهائی که سرمایه داران برای آنان بوجود آورده بودند قوانینی وضع کرده بودند .

در کشور ایران نیز از سال ۱۳۲۳ (مره) برای تأمین حقوق کارگران کوششهائی از طرف دولتها بعمل آمد و اداره مستقلی بنام ادارهٔ کل کار برای رسیدگی به شکایات کارگران و رفع اختلافات آنها با کار فرمایان تأسیس شد. این اداره اکنون توسعه زیادی یافته و تبدیل بوزارت کار و امور اجتماعی شده است.

شاهنشاه در یکی از مصاحبههای مهم خود در سال ۱۳۳۷ (۱۹۵۹ م) که قانون جدید دربارهٔ کار به مجالس مقننه داده شده بود فرمودند:

" . . . . همچنانکه رعایا را صاحب

زمین میکنیم تا احساس نمایند که در این مملکت مستقیماً سهمی دارند و با چنین احساسی خود را در حفظ این آب و حاک مسئول بدانند باید در مورد کار گران کشور نیز کاری کنیم که همین احساس در آنها نسبت به کارخانه ای که در آن کار میکنند ایجاد شود..." با توجه باین حقایق بوده است که اصل سمیم کردن کارگران در منافع کارگاهمای صنعتی و تولیدی بعنوان چهارمین اصل انقلاب از طرف شاهنشاه آریا مهر به ملت ایران پیشنهاد گردید . این پیشنهاد بتصویب قاطبه ملت ایران رسید و در سراسر کشور اجرا شد. بدین ترتیب روابط کارگر و کار فرسا که بنیادش بر ظلم و ستم و بیداد گری بود به ابتكار شاهنشاه ايران از هم گسست و روابط تازه ای بر اساس حفظ احترام و آزادی کارگران و سود بردن آنان از نفع کارگاهما و افزایش و بهبود تولید، بجای آن استوار گردید . برای اینکه به کار گران بیشتر کمک شود ، بانکی بنام " بانک رفاه کارگران " تأسیس شد و وظیفه ٔ آن دادن وام و اعتبار

آریا مهر برای تصویب ملت ایران پیشنهاد گردید و پس ازتصویب ملت، در بهمن ماه ۱۳۳۱ تصویب نامه قانونی ملی شدن جنگلهای کشور هم به تصویب دولت رسید. بنا به این قانون مقرر شد املاک اشخاصی که دارای سند مالکیت به نام جنگل هستند به قیمت عادلانه ای که در همان قانون معین شده بود از ایشان خریده شود.

مراتع ایران نیز بموجب اصول انقلاب ششم بهمن ملی اعلام شد و از ملکیت خصوصی خارج و در ردیف اموال عمومی ملی منظور گردید:

فروش سهام کارخانجات دولتی بعنوان پشتوانه اصلاحات ارضی منظور اصلی از فروش سهام کارخانه های دولتی این بود که قسمتی از اعتبارات لازم برای اجرای قانون اصلاحات ارضی تأمین گردد . اما در عبن حال نتایج دیگری نیز مورد نظر بود که چنین میتوان خلاصه کرد .

بنا به قانون ، ه م کارخانه ٔ دولتی که در اختیار وزارت اقتصاد بود بصورت شرکت سمهامی در آمد و سمام این

کارخانه ها پشتوانه ٔ اصلاحات ارضی قرا گرفت. با انتشار این سمام به مالکانی که املاک آنما بنا به قانون اصلاحات ارضی بفروش سیرسید ، امکان آن داده شد که سرمایه های خود را با خرید سماه این کارخانه ها در کارهای تولیدی , صنعتی بکار اندازند .

برای تأمین این منظور، شرکتی بنام "شرکت سمامی کارخانه های دولتی" از مجموع کارخانه هائی که بصورت شرکتمای سمامی در آمده بود تأمیس گردید. این شرکت قدممای سممی در راه تشکیل و توسعه صنایع کشور برداشته و محصول قند و پارچه کشور را تا چندین برابر نسبت به سالمای گذشته افزایش داده است.

سمیم کردن کارگران در سود کارگههای تولیدی و صنعتی . در کشور ابران نیز مانند بسیاری از کشور های دیگر جهان سیان طبقه کارگر و کار فرما فاصله ای عظیم وجود داشت. سرمایهداران کارگران را بندگانی میدانستند که وظیفه آنها سود رسانیدن به اربابان صنایع بود و با آنان مانند حیوانات رفتار میکردند.

وضع روستاهای ایران پس از انقلاب ششم بهمن ـ اصلاحات ارضی و آزادی دهقانان ایران و تغییر سازمان و روابط مالکیت یکی از مهمترین تحولاتی است که در قرون اخیر در جامعه ٔ ایران بوجود آمده است.

بر اثر انقلاب ششم بهمن روابط اجتماعی ، اقتصادی ، حقوق ، اداری و فرهنگی روستاها بکلی دگرگون گردیده است. بر اثر اجرای مرحله ٔ اول و مرحله ٔ دوم اصلاحات ارضی ، طبق آسار رسمی در حدود سه ملیون و سی و چهار هزار خانواده روستائی صاحب زمین شدند و یا سلکهای کوچک را با جاره گرفتند.

استفاده از وسایل ماشینی و فنون تازه کشا ورزی و مبارزه با آفات نباتی و داسی در روستاها روبه افزایش است، بسیاری از کشاورزان برای بهبود کار خود روشهای علمی بکار میبرند و مخصوصاً از کود شیمیائی استفاده و برای تنوع محصولات خود اقدام میکنند. بر اثر پیشرفت اقتصادی روستاها، توجه بفرهنگ و آموزش و پرورش توسعه یافته و بر تعداد کود کانی که بمدرسه میروند افزوده شده است، تأسیس

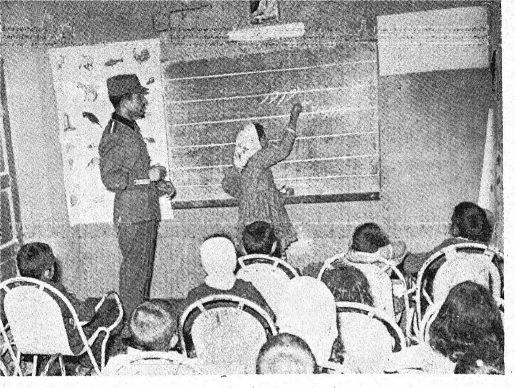
انجمن ده و رواج شرکتهای تعاونی روستائی و گسترش انقلاب سازمانهای دولتی و ورود سپاهیان انقلاب در روستاها موجبات همکاری و شرکت روستائیان را در امور اجتماعی و اقتصادی و فرهنگی فراهم آورده و اعتماد به نفس را در آنان افزایش داده است .

ملی شدن جنگلها و مراتع ـ اصل دوم از اصول دوازدهگانه انقلاب ، اصل

ملی شدن جنگلها در سراسر کشور بود.
کتابهای تاریخ و جغرافیای کشور
نشان میدهد که در زمانهای کهن ، بخش
پهناوری از ایران از جنگلهای سر سبز
و انبوه پوشیده بوده است.

کسانیکه بظاهر خود را مالک این جنگها میدانستند، مردمی سود جو، بی انصاف و جاهل بودند و درختان جنگل را برای تهیه ٔ سوخت یا زغال میسوزاندند و چون جای این درختان چیزی کاشته نمیشد ، پس از گذشت زمانی کود، ریگوشن جای آنهارا می گرفت .

برای اینکه سود این ثروت طبیعی که هیچکس در رشد و نمو آن زحمتی نکشیده است بهمهٔ مردم تعلق گیرد، اصل ملی شدن جنگلها از جانب شاهنشاه



فعالیتهای سهاهیان دانش در روستاهای ایران



شأن سلت ما كه خود در طول هزاران سال خلاق فكر و فلسفه و سنطق بوده است این نیست كه در این سورد خمامه عاریت دیگران را بر تن كند. ما راههائی بر اساس نبوغ ایرانی و با در نظر گرفتن تمام اصول ذكر شده اتخاذ كرده بودیم كه طبعاً در آنها از تجارب مفید دیگران استفاده شده بود، ولی بخصوص هر قسمت از آن كه لازم بود ابداع خود ما بود .... "

این هدفها بود که می بایست اصلاحات ارضی انجام گیرد و اصول فئودالیسم، و روابط ارباب و رعیتی از میان برود، میبایست روابط کارگر باکار فرما بر اساس جدیدی قرار گیرد که کارگر خودش را استثمار شده احساس نکند، میبایست نیمی از جمعیت ملکت یعنی جامعه زنان ایرانی دیگر در زمیهٔ دیوانگان و بدکاران، از حقوق در زمیهٔ دیوانگان و بدکاران، از حقوق اجتماعی خود محروم نباشند، میبایست ننگ و بلای بیسوادی از مملکت ما ریشه کن شود و آن عده بیسواد که طبعاً نمیتوانستند حقوق خود را بشناسند طبعاً نمیتوانستند حقوق خود را بشناسند

مطلع و آشنا به حقوق خود گردند، میبایست دیگر کسانی پیدا نشوند که بر اثر فقدان وسایل بهداری و نبودن پرستار دلسوزیا از بیماری های مختلف تلف شوند و یا با رنجوری و فلاکت و بد بختی عمر بگذرانند، میبایست آثار عقب افتادگی در دهات کشور از میان برود روستاهای فتیروغیر آباد باشاهراههای مواصلاتی مملکت میتبط گردند و وضعی هماهنگ با تمدن امروز دنیا پیدا هماهنگ با تمدن امروز دنیا پیدا

اصلاحات ارضی - نخستین منشور انقلاب شاه و ملت نابودی ارباب و رعیتی است . رابطه ای که بر ظلم و ستم و بیداد گری بنیاد شده بود ، به ابتکار شاهنشاه از هم گسست و رابطه ٔ تازهای که بنیادش بر عدالت بود ، به جای آن استوار گردید . با اجرای کامل قانون اصلاحات ارضی ، مالکان املاک خود را به زار عانی که در ده سکونت داشتند واگذار کردند و تا روز اول مهر ماه واگذار کردند و تا روز اول مهر ماه مزروعی میان کشاورزان اعلام گردید مزروعی میان کشاورزان اعلام گردید کلیه زارعان ایران صاحب زمین شدند.

هند فی المجلس و بدون بر ناسه ٔ قبلی اجازهٔ سخنرانی خواست و چون دختر ایشان از ایران بازدید کرده بود همچنان با شور و هیجان خاصی از اثرات و نتایج درخشان رستاخیز سپید و پیشرفتهائیکه در این سورد نصیب ایران شده است مطالب جالب و مؤثری بزبان هندی اظهار داشت.

متعاقباً پس از پذیرائی از حاضران و پلمهای '' از کوروش تا پهلوی'' و '' زن در عصر انقلاب ابران'' بمعرض کمایش گذارده شد و مورد استقبال مدعوین قرار گرفت.

نظیر چنین مراسمی در بمبئی، کالکته، پونا و حیدرآباد نیز برگزار گردید.

در این فرصت تاریخی لازمست توضیحاتی پیراسون رستاخیز سپید ایران به نظر خوانندگان گراسی برد و چه بهتر که این توضیحات نقلی از گفتار رهبر خردمند انقلاب اعلیحضرت همایون شاهنشاه آریا مهرکه در اینمورد گویاترین و معتبر ترین سند است ، باشد.

''... حاصل مطالعات خود را دریک بر ناسه ٔ انقلابی بمعرض افکار عمومی گذاشتم و برای تصویب به رائی ملت ایران واگذار کردم. روز ششم بهمن ماه ۱۳۳۱ مردم ایران این بر ناسه را با اکثریتی قاطع تصویب کردند و بدین ترتیب انقلاب اجتماعی عظیم ایران با دسو کراتیک ترین صورت محکن ، وارد مرحله ٔ عمل گردید . . . ، ،

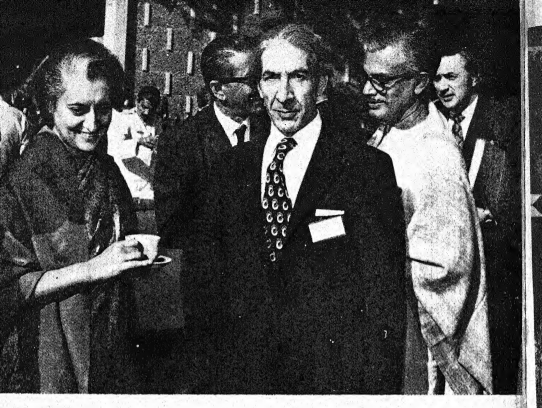
''... فلسفه و روح این انقلاب چه بود ؟ همانطور یکه گفتم، این انقلاب در درجه اول یک انقلاب ایرانی و منطبق با روح و سنن ایرانی بود. ما این انقلاب را بصورت یک کالای وارداتی تحویل ملت ندادیم ، زیرا اصولاً

## بزرگداشت دهمین سال رستاخیز سپید ایران

همزمان با برگزاری جشنهای اولین دههٔ انقلاب در ایران ، انجمن هند و ایران با همکاری رایزنی فرهنگی سفارت شاهنشاهی ایران ، بمنظور شرکت در این بزرگداشت مراسم جالبی در مراکز مهم هند ترتیب داد. برطبق بر نامهٔ قبلی خانهٔ فرهنگ ایران برای مدت یک هفته بطرز جالب و با شکوهی چراغانی و با پوسترهای تاریخی و مربوط به انقلاب سفید ایران تزئین یافته و در ویترینهای خانهٔ فرهنگ عکسهائی از بیشرفتهای ایران در شاون مختلف اجتماعی نصب شده بود.

در تاریخ هفتم بهمن ماه (۲۷ ژانویه ۲۷) برنامه سخنرانی و پذیرائی و کمایش فیلم با استقبال پر شور مدعوین برگزار گردید بر روی هر یک از صندلیهای دعوت شدگان بجلسه سخنرانی جزوههای و دهه انقلاب " بزبان انگلیسی و

ووسخنان شاهنشاه آريا سهر درباره تأسيس و تشكيل لژيون خدمتگزاران بشر" بزبان اردو و هندی قرار داشت. ابتداء دانشمند معروف استاد مجتبهل سينوى استاد سابق دانشگاه تهران و رئیس بنیاد شاهناسه در وزارت فرهنگ و هنر ایران که در آن تاریخ در دهلی نو بودند ضمن بیاناتی جلسه را افتتاح کردند. سپس آقای دکتر اظهر دهلوی رئیس قسمت زبان و ادبیات فارسى دانشگاه جواهر لال نمرو پيرا، ون رستاخین سپید و پیشرفتهای حشم گیر و همه جانبه ايران سخنراني تمودند وستعاقبا آقى دكتر ساتيش جاندرا دانشيار قسمت علوم سیاسی دانشگاه دهلی ، مطالب مستدلی در اطراف پیروزیهای ایران در شئون مختلف اجتماعي و توسعه صنعت نفت با ذکر اعداد و ارقام ایراد کردند. جالب تراینکه خانم سانتوش هاندا، عضو انجمن هند و ایران و جمعیت زنان



مراهم معرفی جناب آقای جلالی نائینی ، رئیس کانون وکلاء دادگستری ایران به سرکار خانم گاندی ، نخست وزیر هند





مراسم بزرگداشت رستاخیز سپید ایران در دهلی نو، خانه و فرهنگ ایران

